
Ā Ś

ŪṢĀ





B U L L E T I N
D’ÉTUDES INDIENNES

NUMÉRO 37 • 2025

NĀG E ŚA
PA R A M A L A G H U M A Ñ JŪṢĀ

L A  T R È S  P E T I T E  C O R B E I L L E

Introduction, texte, traduction et notes par

EDWIN MAHAFFEY GEROW
Révision et avant-propos par

Lyne Bansat-Boudon et Sylvain Brocquet
avec la collaboration de Michaël Meyer

Numéro publié avec
le concours de la Fondation Colette Caillat 

de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres

ASSOCIATION FRANÇAISE
POUR LES ÉTUDES INDIENNES



BULLETIN D’ÉTUDES INDIENNES
Publié par l’Association française pour les études indiennes

52, rue du Cardinal Lemoine, 75231 Paris Cedex 05
Fondateurs : Nalini Balbir et Georges-Jean Pinault

DIRECTION ÉDITORIALE DU VOLUME
Lyne Bansat-Boudon et Sylvain Brocquet

Maquette, mise en forme et bibliographie : Michaël Meyer

COMITÉ DE LECTURE
Lyne Bansat-Boudon (EPHE Ve section, IUF), Sylvain Brocquet (Uni-
versité d’Aix-Marseille), Stéphanie W. Jamison (UCLA), Georges-Jean
Pinault (EPHE IVe section), Junko Sakamoto-Goto (Université de
Tōhuku, Sendai).
Les éditeurs sont particulièrement reconnaissants à David Massa-
buau, des Éditions Fata Morgana, pour la maquette de la couverture
et de la page de titre.

Numéro spécial publié avec le concours de la Fondation Colette Caillat
de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres

et avec celui du TDMAM, UMR 7297, Aix-Marseille Université / CNRS

No 37 (2025) Parution et dépôt légal : 4e trimestre 2025
ISSN 0761-3256



Edwin Gerow, en 2008, lors de la remise du DoctoratHonoris Causa de l’École
pratique des hautes études, section des sciences religieuses. À ses côtés,
Philippe Hoffmann, doyen de la section, et Lyne Bansat-Boudon, directeur
d’études.





AVANT-PROPOS

L’Histoire suscite parfois de ces coïncidences : lors de l’Assemblée géné-
rale qui s’est tenue aumois de février 2025, l’Association française pour les
études indiennes a pris la décision de consacrer le numéro 37 du Bulletin,
dont elle est éditrice, à unemonographie qu’Edwin Gerow venait d’achever,
une traduction française, richement annotée, accompagnée du texte sans-
krit et d’une savante introduction, de la Très petite corbeille (Paramalaghu-
mañjūṣā) de Nāgeśa, philosophe, grammairien et linguiste, qui œuvra au
XVIIIe siècle de notre ère. Et le 24 juillet de la même année, notre collègue,
notremaître, âgé d’un peumoins de quatre-vingt-quatorze ans, nous a bru-
talement quittés.

En raison de cette soudaine et cruelle disparition, nous nous sommes
donc fait un devoir de reprendre le travail de révision de son texte, soit en
introduisant les indispensables amendements dans le corps de sa traduc-
tion annotée, soit par le truchement de notes d’éditeur, tout en veillant à
rester les plus fidèles possibles à la formulation originale de l’auteur.

Ce triste événement nous a en effet placés, en tant qu’éditeurs scien-
tifiques du Bulletin, dans une situation très particulière, nous interdisant
d’entretenir avec Edwin Gerow le dialogue éditorial que nous souhaitions,
et faisant de nous des « exécuteurs testamentaires », ayant pour mission
de publier son opus ultimum, de telle sorte que cet ouvrage, remarquable
d’érudition et d’intelligence de la pensée indienne dans ce qu’elle a de plus
riche et de plus complexe, puisse être connu de la communauté indianiste.

Nous avons ainsi tenté d’éviter deux écueils : le premier aurait consisté
à reproduire tel quel, sans autre révision que la correction des coquilles



VI AVANT-PROPOS

typographiques, un texte dont la rédaction, aux yeux de son auteur, était
destinée à être retravaillée avant publication. C’eût été, sans nul doute, une
trahisondenotre part, puisque sonouvragen’aurait pas bénéficié de la qua-
lité de présentation qui lui est due. Le second écueil nous aurait conduits à
une trahison plus grande encore, celle consistant à substituer, par endroits,
notre propre compréhension du traité de Nāgeśa à celle d’Edwin Gerow, ou
bien à imposer nos habitudes de traduction, au lieu de nous faire le truche-
ment de ses choix expressifs — ou encore à multiplier outre mesure les
gloses et les explications, entourant ainsi son texte de tout un appareil di-
dactique dont il n’a pas souhaité le doter.

C’est donc le chemin du milieu que nous avons suivi : nous avons cor-
rigé les coquilles typographiques et orthographiques, cela va de soi, mis
aux normes françaises la ponctuation, les guillemets, les appels de note,
ainsi que les parenthèses et les crochets ; nous avons, parfois, remplacé
dans la traduction un mot par un autre, plus approprié à une oreille ou à
un entendement français, légèrement modifié telle ou telle tournure, trop
marquée d’anglicisme ou pas assez claire en français — sans jamais, cepen-
dant, reformuler complètement l’idée, mais en respectant le plus scrupu-
leusement possible le « grain » du texte écrit par l’auteur, de manière à
en préserver la saveur particulière, son étrangeté quelquefois, sa verve
bien souvent, en un mot, son style propre. Enfin, quelques notes d’éditeur
éclairent tel passage, tel jugement de Nāgeśa, telle citation sanskrite qui,
avons-nous estimé, risquaient de surprendre le lecteur ou de susciter un
malentendu. Il va sans dire que nous assumons l’entière responsabilité de
ces corrections et de ces amendements, comme celle des inévitables la-
cunes de notre révision, ainsi que des coquilles qui nous auraient échappé.

Un autre travail a concerné la translittération par Edwin Gerow du
texte sanskrit, saisi par lui sous un logiciel différent. Il a fallu convertir le
texte au formatWord et réintroduire, d’après l’original, les appels de notes
et les notes signalant les variantes, qui avaient disparu dans l’opération.
C’est Michaël Meyer, que nous remercions plus loin pour sa contribution à



AVANT-PROPOS VII

l’ensemble du volume, qui a bien voulu se charger de cette mission ingrate.
Précisons que nous n’avons pas procédé à une révision exhaustive du texte
sanskrit, reproduit par Edwin Gerow à partir de l’édition de Baroda (avec
quelques variantes relevées dans l’édition de Bénarès) ; nous avons corrigé
les seules coquilles qui nous sont apparues en confrontant la traduction et
le mūla, lors de l’examen de passages particulièrement difficiles.

Éditer cette traduction d’Edwin Gerow, quelque considérable que soit
la tâche, nous honore et honore l’ensemble de l’Association. D’une part, La
Très petite corbeille de Nāgeśa est une œuvre essentielle dans l’histoire de
la pensée linguistique indienne, écrite à une époque charnière, où se ren-
contrent la grammaire de tradition pāṇinéenne, la philosophie du langage,
la logique et d’autres domaines de la pensée. Et ce texte d’une extrêmediffi-
culté n’a jamais été traduit dans une languemoderne — quoiqu’il en existe,
nous sommes-nous laissé dire, une traduction de George Cardona, demeu-
rée inédite.

D’autre part, Edwin Gerow a été sans conteste l’un des plus grands in-
dianistes des quelque six ou sept décennies qui viennent de s’écouler, un
savant dont la contribution, dans différents domaines, s’avère irrempla-
çable, en particulier dans le champ de la poétique (rappelons son ouvrage
pionnier : Glossary of Figures of Speech), du kāvya, des darśana, de la gram-
maire— c’était aussi un fin lettré, traducteur talentueux, formé au sanskrit
et à la pensée indienne dans une école traditionnelle, à Mysore, passionné-
ment francophile, amateur éclairé de littérature française, grand lecteur
de Proust, sans parler de sa familiarité avec le grec et le latin dont il avait
une parfaite maîtrise.

Nous sommes d’autant plus honorés qu’il ait voulu confier son ouvrage
au Bulletin qu’il a tenu, au soir de sa vie, à le rédiger dans notre langue, en
hommage à Louis Renou dont il fut l’étudiant à Paris, nous léguant ainsi un
témoignage particulièrement émouvant de son amour pour notre culture.



VIII AVANT-PROPOS

⁂
La Paramalaghumañjūṣā est un texte quasi ésotérique à force de densité

et de technicité, comme son titre même le proclame : elle est décidément
laghu, « succincte », et devrait, pour bien faire, se lire à la lumière des deux
autres Corbeilles, plus développées. Seul un grammairien aguerri, comme
Edwin Gerow, pouvait s’essayer à le traduire, en s’autorisant de sa grande
maîtrise des raisonnements grammaticaux, saisis dans le point de vue et
la chronologie de leurs différentes écoles.

L’ouvrage témoigne non seulement de la tradition grammaticale tout
entière — rappelons que Nāgeśa écrivait au XVIIIe siècle —, mais aussi des
débats nombreux qui se sont élevés, sur plusieurs questions de registre
grammatical, entre grammairiens, philosophes, logiciens, poéticiens et
même ritualistes. Ainsi est-ce l’une des grandes lignes de force de la tra-
duction d’Edwin Gerow que d’avoir repéré dans le mūla les étapes de la
construction de ce dialogue, souvent fort polémique, quand Nāgeśa ne
prend pas toujours la peine de signaler explicitement qui parle à tel point
précis de son exposé. C’est, aussi bien, une grande chance pour le lecteur,
fût-il spécialiste du domaine, qui ne peut qu’être reconnaissant à l’auda-
cieux défricheur d’avoir ouvert la voie.

C’est aussi la raison pour laquelle nous avons ajouté entre parenthèses
les termes clés sanskrits, de façon à fournir la matière d’un index-glossaire
des termes techniques de la grammaire, index-glossaire que nous n’avons
pu établir nous-mêmes, faute de temps (et parce que cela aurait pu consti-
tuer une intrusion, sans doute intempestive, dans lemanuscrit de l’auteur),
mais qui pourrait faire l’objet d’un travail ultérieur.

Edwin Gerow restitue à merveille, avec une remarquable verve, la vi-
gueur, voire la virulence, de débats dans lesquels s’affrontent d’impla-
cables interlocuteurs. On accède ainsi à une sorte de théâtralité qui rend
particulièrement vivant un exposé, pourtant aride, d’autant qu’Edwin
Gerow maîtrise la rhétorique dialogique autant que le fond doctrinal du
texte de Nāgeśa avec une rare acuité.



AVANT-PROPOS IX

Son appareil de notes est magistral, qui témoigne de sa longue fa-
miliarité avec la tradition grammaticale indienne. En réalité, ces notes
sont à elles seules une véritable exégèse de la Paramalaghumañjūṣā que le
traducteur, en pandit de talent, nourrit des commentaires que Śukla et
Nityānanda Parvatīya ont associés à leurs éditions respectives du texte. Et
l’on sait quelle tâche exigeante est le déchiffrement des commentaires eux-
mêmes.

On notera également, ici ou là, des touches d’espièglerie, bien caracté-
ristiques de sa «manière », qui ajoutent à la vivacité de son style. Ainsi de
la référence à l’Alice au pays des merveilles (l’un des textes favoris du Gerow
linguiste) pour illustrer la façon dont le verbe « tomber » implique une ori-
gine et une destination (n. 228, p. 121) ; ou de l’intrusion du whisky, cité
avec le lait, dans la liste des compléments d’objet possibles pour le verbe
« boire » (p. 279).

Francophile et francophone, Edwin Gerow a voulu présenter à la com-
munauté indianiste une traduction française, fort réussie quant à son
contenu, gérée avec une grande maestria, mais, nécessairement faillible.
C’était déjà un tour de force de comprendre ce texte elliptique, dont on
comprend qu’il s’adresse à des lecteurs qui savent.

Cependant, malgré des succès éclatants, nombre de défauts se sont ré-
vélés aux yeux des éditeurs scientifiques. À l’énorme travail de déchiffre-
ment du texte sanskrit effectué par Edwin Gerow est donc venu s’ajouter
celui de la mise aux normes françaises et des réfections stylistiques, sans
jamais cesser, évidemment, de comparer la traduction avec le mūla.

Toutefois, nous aussi sommes faillibles, et nous sollicitons l’indulgence
du lecteur pour les « infélicités » (terme qu’Edwin Gerow aimait à em-
ployer) qui nous auraient échappé. Du reste, sur certains points, il aurait
fallu interroger le traducteur, ce que le destin n’a pas permis, alors même
que nous venions de commencer la révision. En pareil cas, la déontolo-
gie exigeait que nous n’intervenions pas de façon intrusive dans le corps
même de la traduction ou des notes de l’auteur, comme en témoignent les



X AVANT-PROPOS

notes d’éditeur (signalées par un astérisque et d’autres symboles, dans un
registre indépendant de celui des notes infrapaginales), qui ne sont que
des propositions et que nous avons voulues aussi légères que possible.

Du reste, à notre demande, Edwin Gerow a rédigé un Summary (en an-
glais, donc) qui est bien davantage une synthèse étourdissante d’érudition
et de pénétration qu’un banal résumé. La très utilemise en lumière de l’éco-
nomie de la Corbeille qu’il y propose est précédée de considérations d’une
grande hauteur de vue qui inscrivent la tradition grammaticale indienne
dans l’aspiration quasi utopique à une Grammaire universelle qui fut aussi
celle d’un certain Occident. Voilà donc un texte qui devrait servir de fil
d’Ariane au lecteur prêt à s’aventurer dans les épais fourrés du discours de
la Paramalaghumañjūṣā. En route, il trouvera d’étroites clairières où faire
étape.

Il convient de souligner ici l’indispensable contribution de Michaël
Meyer, à qui nous devons, tant la relecture pénultième du manuscrit et
la maquette du volume, que la bibliographie entièrement établie par ses
soins.

De même saluons-nous avec gratitude le talent de David Massabuau,
directeur des Éditions Fata Morgana, qui a généreusement et fidèlement
accepté de concevoir couverture et page de titre sur le modèle qu’il avait
établi pour le no 36 du BEI, dans sa nouvelle formule.

Désormais accessible, la Paramalaghumañjūṣā est un remarquable
exemple de l’étourdissante virtuosité des raisonnements indiens, qui
montrent un niveau de sophistication quasi inégalé dans la pensée occi-
dentale, et qui s’inscrivent dans la longue durée, parce que la tradition
prévaut, quitte à la discuter.

C’est pourquoi nous sommes profondément heureux de présenter
cette traduction, que l’onpeut dire pionnière, ne doutant pas que la Parama-
laghumañjūṣā, ainsi dépliée et comprise, sera au principe d’études et de dé-
veloppements du plus grand intérêt.

Lyne Bansat-Boudon, Sylvain Brocquet



INTRODUCTION

La « Très petite corbeille » (Paramalaghumañjūṣā, ci-après PLM) de
Nāgeśa fait partie d’un petit nombre de textes s’inspirant directement de la
pensée philosophico-grammaticale de Bhartr̥hari, dont deux autres « Cor-
beilles » plus vastes de Nāgeśa lui-même, les deux «Ornements » (Bhūṣaṇa)
de Kauṇḍabhaṭṭa, et dans une certaine mesure, la Siddhāntakaumudī de
Bhaṭṭojī.

Les « Corbeilles » de Nāgeśa sont des exemples remarquables d’argu-
mentation soutenue, en ce sens qu’elles visent à accorder les trois filières
de la spéculation grammaticale indienne — le strict formalisme de Pāṇini
(śāstra), l’aspect pratique de la grammaire (prakriyā) exploité par Bhaṭṭojī et
par d’autres, et le côtémétaphysique et éthique développé par Hari ∗ et ses
acolytes (le sphoṭavāda) — dans une synthèse apte à défendre la pertinence
de la tradition pāṇinéenne, dans les débats millénaires avec des systèmes
de pensée rivaux 1. Elles sont aussi d’une densité hors norme. Bien que les
ouvrages soient répartis selon des catégories syntaxiques familières — ra-
cine, désinence, nom, composé, etc. —, elles visent surtout les différends
qui ont opposé les grammairiens aux logiciens et aux ritualistes— lesquels,
laissés sans réponse, risquent de compromettre l’intégrité de l’édifice pāṇi-

1. Voir Ruegg, «Nāgeśa et laMañjūṣā», dans Contributions, p. 5-14. Les thèses que Ruegg
développe à propos de « la Mañjūṣā » peuvent s’appliquer mutatis mutandis aux trois. Voir
la suite.

∗. Le philosophe et linguiste Bhartr̥hari, qui vécut au tournant du Ve et du VIe siècle
de notre ère et composa, entre autres œuvres traitant du langage, laMahābhāṣyadīpikā (un
commentaire au Mahābhāṣya de Patañjali) et le Vākyapadīya [VP].



2 INTRODUCTION

néen. Ces différends ne furent pas tant conçus, par ceux qui les ont for-
mulés, pour nuire à l’œuvre des grammairiens que pour mieux arrimer le
bien-fondé de leurs propres doctrines, qui frôlaient de temps en temps le
domaine grammatical, c’est-à-dire qu’ils concernaient la forme et l’emploi
du langage 2. À vrai dire, les logiciens et les ritualistes respectaient en prin-
cipe l’œuvre de Pāṇini, mais, en l’utilisant à leurs propres fins, ils osaient la
« revoir » pour rendre leurs thèses plus abordables. Ces innovations appa-
raissaient aux grammairiens comme des travaux de mauvais élèves, trop
confiants et peu soucieux des implications de leurs propos, qui méritaient
plutôt un rappel à l’ordre. Les différends touchaient à tous les aspects de
la grammaire, mais se regroupaient principalement sous certains chefs —
le sens du nom et les désinences nominales (surtout le nominatif ), le sens
de la racine et son articulation par les rections (surtout à la troisième per-
sonne), et la manière dont se construit la phrase : la tête de phrase est-elle
la racine, l’agent du verbe, ou les affixes modaux? Les différends les plus
aigus dérivaient de l’ontologie ou des conceptions de la finalité d’un acte
proposées par les autres systèmes, considérations qui primaient sur la co-
hérence et l’économie du système grammatical, les soucis principaux du
grammairien. Par exemple, pour le logicien, pourquoi s’obstine-t-on à as-
socier la notion d’agent à la désinence verbale, quand toute l’évidence nous
pousse à l’associer au sujet de la phrase, celui qui agit, la source de l’action?
Pour le ritualiste, en revanche, la motivation de l’acte est au cœur de toute
déclaration ; l’acte entamé en dépend. Et la syntaxe de la phrase doit reflé-
ter cette évidence : la motivation exprimée par le suffixe verbal (notam-
ment, lemode optatif ) prime sur l’acte lui-même, signifié par la racine, qui
n’en est que la conséquence, l’objet à développer.

Les efforts deNāgeśa et de ses semblables pour défendre l’autorité de la
tradition pāṇinéenne furent profondément (et paradoxalement) secondés
par les apports du novateur Bhartr̥hari, qui, autour du strict formalisme

2. Voir Cardona, Pāṇini, p. 305.



INTRODUCTION 3

de l’ancienne école, a osé tisser un voile arachnéen sémantique et même
métaphysique.

Ici apparaît le sphoṭavāda, prônant la primauté de la phrase entière,
plutôt que de l’un ou de l’autre de ses éléments, que ce soit le terme si-
gnifiant l’agent ou la désinence verbale signifiant l’obligation — ou même
la racine (dhātu) elle-même, dont la primauté avait été reconnue par les
anciens grammairiens.

La plupart des différends restants en découlent comme des corollaires :
la façon dont la phrase se conçoit par rapport à ses éléments (la vr̥tti [fonc-
tion] principale réside-t-elle dans la phrase ou dans les mots?), la manière
dont le composé se construit pour révéler son sens, etc. (l’ekārthīvāda de
préférence au vyapekṣāvāda). Les « Corbeilles » de Nāgeśa, avec les œuvres
de ses prédécesseurs s’inspirant de l’œuvre de Bhartr̥hari, tel Kauṇḍa, re-
flètent la priorité accordée à la phrase entière. En somme, elles peuvent
être considérées comme des représentants indiens de ce qu’on appelle
« grammaire universelle », et sont également dignes d’intérêt à cet égard
aussi en présentant toutes les catégories formelles de la grammaire comme
interdépendantes, comme des éléments d’un système qui anime et in-
forme la particularité de chacun — et rend toute expression intelligible
et cohérente.

Le terme «universel » toutefois prend ici une allure tout indienne—ou,
devrais-je dire, toute «brahmanique». La langue sanskrite étant « la langue
des dieux » (devavāṇī), ipso facto immortelle, elle constitue elle-même le
modèle de toute autre langue. En elle se répand le germe de l’universa-
lité. La discussion du statut des langues apabhraṃśa (litt. « [langues] dé-
chues »), qui remonte à Patañjali même, témoigne de la conscience de la
multiplicité des langues et du problème qu’elle pose pour la singularité
du sanskrit. Or, pour Nāgeśa et les autres, il ne s’agit pas d’une véritable
multiplicité, mais de la déchéance, engendrée par les circonstances, d’une
seule langue, dont le statut de chef de file ne peut qu’en être réaffirmé.
La pensée sémantico-philosophique de Bhartr̥hari renforce cette perspec-



4 INTRODUCTION

tive, qui regarde toute expression, y compris les expressions autres que
sanskrites, comme les émanations d’une source unique et immuable, tout
comme la phrase prend forme à partir d’une intuition sans forme et com-
mune à tous (śabdabrahman) ∗. De plus, les langues apabhraṃśa, quoique
reconnues comme différentes, n’existent pas pour Nāgeśa comme parti-
culières, chacune étant à traiter dans son caractère essentiel, mais seule-
ment en ce qu’elles se différencient de la languemodèle, n’ayant pas d’autre
caractéristique que l’écart qui les en sépare. En cela, elles sont toutes pa-
reilles, et sans intérêt. Les langues concrètes n’existent qu’au dernier stade
du processus de finalisation communicatrice, assujetties aux aléas des cir-
constances— localité, temps, classe, style, sexe, etc., chacunde ces facteurs
définissant une communauté de locuteurs, plus ou moins étendue, mais
différente de la seule communauté ayant accès au divin, ayant accès à la
langue des dieux…

Nāgeśa ne fait preuve d’aucune familiarité avec les grammaires des
langues autres que le sanskrit, comme l’Ardhamāgadhī jaïn ou les langues
prākr̥ta des drames classiques, ni même celles qui représentent des tenta-
tives de simplifier la grammaire du sanskrit, comme le Kātantra et autres.
Elles entrent toutes, sans doute, dans la catégorie générale de l’apabhraṃśa.
Cela ne sert, peut-être, que d’indice additionnel de l’objectif prépondérant
que s’est proposé Nāgeśa en composant ses Mañjūṣā : défendre (et rendre
plus robuste) l’édifice millénaire de la grammaire pāṇinéenne contre tout
assaut, d’où qu’il vienne, y compris de son for intérieur.

Ce qu’on sait de la vie de Nāgeśa est mince, en contraste flagrant
avec la variété imposante des écrits qu’il nous a laissés, dont l’autorité
reste incontournable, chacun dans sa sphère. Selon le rédacteur de l’édi-
tion Sarasvatībhavana du « grand » Śabdenduśekhara de Nāgeśa, qui à lui
seul compte 2328 pages de texte compact, la tradition lui attribue au
moins cinquante-six compositions, qui s’étendent de la poétique (le Guru-
marmaprakāśa au Rasagaṅgādhara et l’Uddyota au Kāvyaprakāśa) au tantra

∗. Sur cette question, voir Bansat-Boudon, Yoga.



INTRODUCTION 5

(l’Adhyātmarāmāyaṇaṭikā) et au stotra (leVyākhyāna du Devīmāhātmya), mais
qui se concentrent (bien entendu) dans le domaine de la littérature éru-
dite, et, plus particulièrement, de la grammaire. Ses écrits grammaticaux
sont nombreux et d’envergure, une ressource indispensable à la fois pour
l’érudit indien et pour le chercheur occidental qui s’aventure dans ce do-
maine intimidant — mais ils ont été — et sont — pour l’Indien le vade-
mecum de toute sagesse. Nāgeśa nous a laissé des œuvres, tant commen-
taires que compositions indépendantes, qui comptent parmi les plus ache-
vés de la tradition intellectuelle indienne. Parmi les commentaires figurent
l’Uddyota, sur le Mahābhāṣya de Patañjali, qui fait autorité dans la longue
série d’exposés perfectionnant l’œuvre de Pāṇini, et le Br̥hacchabdendu-
śekhara (mentionné ci-dessus) sur la Siddhāntakaumudī de Bhaṭṭojīdīkṣita.
Lesœuvres indépendantes comprennent le Paribhāṣenduśekhara [PIŚ], édité
et traduit par Franz Kielhorn à la fin du dix-neuvième siècle, l’une des
plus élégantes traductions d’une œuvre savante indienne jamais publiée.
Le « diadème lunaire » (faisant référence au croissant de lune dans les che-
veux de Śiva) est un recueil exhaustif, avec explications approfondies, des
règles d’interprétation auxquelles on est amené à faire appel afin de bien
agencer l’imposante armature des injonctions pāṇinéennes. Enfin, les trois
« Corbeilles » (mañjūṣā), la « Grande », la « Petite » et l’« Extrêmement pe-
tite », dont la dernière est ici traduite. Il s’agit de trois œuvres de caractère
synthétique placées au carrefour des quatre tendances qui ont marqué la
finalité de la tradition grammaticale en Inde : l’effort de perfectionner le
système pāṇinéen — vieux déjà de plus de 2000 ans —, l’effort de l’adap-
ter davantage aux besoins de l’étudiant (prakriyā), l’effort (s’inspirant du
śabdavedānta de Bhartr̥hari) d’assurer à la grammaire une place parmi les
systèmes de pensée « philosophiques » (darśana), orientés vers le bien ul-
time, et, en dernier lieu, l’effort (rendu inévitable par le volet précédent)
d’assurer le bien-fondé de la grammaire vis-à-vis d’autres systèmes d’éru-
dition qui proposent non seulement une argumentation divergente sur
des points grammaticaux (śāstra), mais aussi une voie qui amène au sa-



6 INTRODUCTION

lut sans passer directement par le langage. Nāgeśa et ses précurseurs qui
exploraient cette voie à multiples facettes constituent quasiment une fa-
mille de sang : l’aïeul, Bhaṭṭojī, qui, sous l’influence de l’œuvre de Bhartr̥-
hari, a reconfiguré les aphorismes pāṇinéens, minimisant leur force sys-
tématique au bénéfice de leur force sémantique — c’est-à-dire leur rôle
dans l’élaboration de la phrase ; puis le neveu de Bhaṭṭojī, Kauṇḍa Bhaṭṭa
(ou Koṇḍa) qui a systématisé, dans ses deux Bhūṣaṇa, l’amalgame entre-
pris par Bhaṭṭojī en organisant principalement l’argumentation autour des
éléments syntaxiques du discours, mettant ainsi une sourdine aux apho-
rismes de Pāṇini ; et enfin Nāgeśabhaṭṭa, dont le maître fut Haridīkṣita, le
petit-fils de Bhaṭṭojī. Dans ses trois Mañjūṣā, Nāgeśa s’est efforcé à l’évi-
dence de perfectionner le travail un peu décousu de Kauṇḍa. Mais la maî-
trise de Nāgeśa s’étendait bien au-delà des confins de la sémantique, ou
bien de la grammaire, pour englober toute l’érudition de son temps.

Ce qu’on peut dire avec certitude de la vie de Nāgeśa se résume à une
seule date, 1714, quand il reçut une invitation du Mahārāja de Jaipur à une
cérémonie de consécration royale. Une invitation qu’il n’a pas voulu ac-
cepter au motif d’un vœu de kṣetrasaṃnyāsa — apparemment un vœu de
rester « cloué au sol » dans un lieu sacré ou près d’une divinité 3. Le reste
est spéculatif, fondé sur des traditions plus ou moins crédibles. Nāgeśa lui-
même, dans un colophon, nous livre les noms de ses parents, ce qui laisse
à penser qu’il naquit au Mahārāṣṭra, dans le clan brahmanique des Kāle 4.
Après une enfance marquée par un esprit insoumis, mais faisant preuve
d’une intelligence exceptionnelle, il fut envoyé à Bénarès, où il entreprit
ses études grammaticales sous Haridīkṣita, le petit-fils de Bhaṭṭojīdīkṣita 5.
Puis il reçut le patronage du souverain d’une principauté près d’Allahābād,

3. Kane, HDhŚ, vol. 1, p. 967. Voir https://jagannathpurihkm.wordpress.com/
2021/05/29/vow-of-kshetra-sannyasa.

4. śivabhaṭṭasuto dhīmān satīdevyās tu garbhajaḥ, Śabdenduśekhara, vol. 1, p. 1 ; PLM, p. xi.
5. Kielhorn, vol. 1, p. 34.

https://jagannathpurihkm.wordpress.com/2021/05/29/vow-of-kshetra-sannyasa
https://jagannathpurihkm.wordpress.com/2021/05/29/vow-of-kshetra-sannyasa


INTRODUCTION 7

dite Śr̥ṅgaverapura 6. Toutes ces informations relèvent de colophons, ap-
paremment de la main de Nāgeśa. Son renom s’est vite répandu au-delà
de Bénarès, comme le confirme l’impressionnante suite des publications
déjà mentionnées 7. On ne sait ni la date de la naissance du savant ni la
date de son décès, ni d’autres détails personnels le concernant. Ce nombre
réduit de données laisse supposer que sa vie, sensiblement longue, s’est
étendue du dernier quart du dix-septième siècle à la première moitié du
dix-huitième, à peu près.

EN QUOI CONSISTENT LES DIFFÉRENCES ENTRE LES TROIS MAÑJŪṣĀ?
La PLM est souvent considérée comme une version abrégée de la Laghu-

mañjūṣā [LM], un point de vue plutôt simpliste, motivé par la taille du « pe-
tit » texte, mais démenti par un examen, même approximatif, de leurs
contenus respectifs 8. Il est vrai que la rubrique desmatières traitées et leur
ordre de présentation restent grosso modo les mêmes. Mais, en revanche,
des différences de traitement viennent troubler la thèse de l’abrègement
pur et simple. Il suffira d’en remarquer quelques-unes :

(1) La LM développe certaines matières en profondeur, comme dans la
section consacrée entièrement au bauddhārtha (vol. 1, p. 240 sqq.,
p. 269). Cette notion est mentionnée en passant dans la PLM dans
les sections sup et samāsa. Dans la LM, les samāsa sont répartis par
fonction, etc.

(2) On constate dans la LM des digressions philosophiques — śabdanitya-
tva, etc. (p. 215 sqq.), prapañcamāyikatva (p. 259-310). Le côté « phi-
losophique » de la grammaire est largement évité dans la PLM, mal-

6. śr̥ṅgaverapurādhīśād rāmato labdhajīvikaḥ, Śabdenduśekhara, vol. 1, p. 1 ; PLM, p. xi. Voir
Kane, ibid.

7. Gode, SILH, vol. 3, p. 212-19.
8. L’opinion de K. P. Śukla, l’éditeur et de la BM et de la PLM, invoquant plusieurs des

désaccords ici recensés, me semble cependant exagérée : paramalaghumañjūṣā nāgeśasya
kr̥tir nāsti (BM, p. 38).



8 INTRODUCTION

gré son assise dans le Vākyapadīya [VP] — les implications du sphoṭa
pour la grammaire se réduisant apparemment à une descriptionmé-
ticuleuse de la montée quadripartite du sphoṭa vers l’audible, et à
une discussion très avisée de la distinction entre le son et le pho-
nème. Par-dessus tout, vaut la priorité accordée au vākya[sphoṭa] sur
les sept autres sphoṭa, qui sont traités comme des astuces grammati-
cales. À ce propos, c’est la Mīmāṃsā qui est le plus souvent critiquée
par Nāgeśa, surtout concernant son interprétation de l’optatif (vidhi-
liṅ). En outre, quelques citations évoquent des thèmes védantiques,
comme jānāti ātmānamātmanā (« il connaît le soi par le soi »), etc., qui
illustrent l’écart entre la référence objective (à une chose : abheda) et
la référence linguistique (à lamême chose,multipliée selon différentes
perspectives : bheda).

(3) La section ultime de la LM (sur les composés, etc.) est configurée en
fonction de différentes priorités : une introduction est consacrée en-
tièrement à la notion de vr̥tti, « fonction expressive », suivie des trai-
tements in extenso des cinq types de composé (mais le chapitre sur
les tatpuruṣa ne traite que du karmadhāraya — considéré comme im-
pliquant l’emploi répété dumême cas — et de ses éventuels amuïsse-
ments) ∗ ; dans la PLM, sous le couvert du composé, c’est la vr̥tti qui
est en vérité développée sous les rubriques de jahadajahadartha et
d’ekārthībhāva. Même la division du composé en cinq espèces n’est
mentionnée qu’en passant.

(4) Parmi les traitements plus étendus qui sont propres à la LM, il faut re-
marquer la section consacrée exclusivement aux thèmes nominaux
(prātipadikārtha, p. 1105-75), et le traitement des rections (kāraka) et
des cas (vibhakti, « sup », les deux étant plus ou moins confondus.

∗. Ce type de composé, dit « appositionnel », se caractérise par le fait que ses deux
membres sont coréférents, ce qui se traduit, dans la glose canonique qu’en proposent ha-
bituellement les commentateurs, par l’emploi du même cas à la fin de chacun des deux
thèmes nominaux dont il est formé (ex. nīlotpalam = nīlam utpalam, « lotus bleu »).



INTRODUCTION 9

Certains thèmes de portée particulière sont examinés à part : les ad-
jectifs pronominaux, les pronoms personnels, l’adjectif exprimant
l’unité (eka), etc. Le chapitre de la PLM sur les désinences nominales
s’organise quasi exclusivement autour des kāraka, laissant de côté les
emplois spéciaux mentionnés ci-dessus, etc.

(5) Par ailleurs, la PLM évoque des aspects de la théorie grammaticale
qui ne trouvent aucun écho dans la LM, autrement plus étoffée. Par
exemple, est abordée la théorie des Prābhākara (p. 160) concernant
les cinq stages de relecture de l’injonction à sacrifier (pravartanā),
qui servent à focaliser la commande, exprimée de manière géné-
ralisée et impersonnellement, sur l’individu qui se voit obligé de
l’exécuter. Une section de la PLM est consacrée exclusivement à
nāmārtha, développant le contraste entre le mot signifiant et le mot
prononcé, phonique, lui-même objet de référence (image). Les vues
du ritualiste (vyakti/jāti) sont présentées en détail. Les vues du logi-
cien sont passées sous silence — pour la simple raison que le genre,
le nombre, etc., ne peuvent qualifier logiquement que l’individu (NS
2.2.59,Nyāyakośa [NK], p. 855). Il ne paraît pas que la section de la PLM
sur le nāmārtha soit conçue comme remplaçant la section plus éten-
due sur le prātipadikārtha de la LM, celle-ci étant plutôt consacrée
à l’élucidation de certains thèmes apparemment problématiques,
comme les noms de nombre viṃśati, etc., qui signalent une pluralité,
tout en étant fléchis au singulier.

(6) Parmi les cas particuliers examinés dans les deux œuvres, on re-
marque le traitement étendu accordé à la phrase paśya,mr̥go dhāvati
dans la PLM (p. 41 sqq.), qui n’est même pas mentionnée dans la LM,
autrement plus développée. Traitée comme une seule phrase, elle
paraît aborder le problème du complément syntagmatique du verbe,
dépassant oumême confondant le régime fondé sur les cas (vibhakti).

(7) À la particule eva est accordé un deuxième sens inédit dans la PLM :
asaṃbhava, « impossible », absent dans la LM.



10 INTRODUCTION

(8) Parmi les divergences les plusmarquées figurent dans la LM la rareté
relative des rappels ou des références aux œuvres de Kauṇḍabhaṭṭa,
notamment au Vaiyākaraṇabhūṣaṇasāra [VBS] ; en revanche, de tels
rappels parsèment la PLM, autrement plus brève, surtout dans la
section consacrée aux vr̥tti/samāsa, où des passages entiers ont fait
l’objet d’une appropriation (mais sans attribution). Ce déséquilibre
est accentué dans la PLM, où d’autres exemples d’appropriation ont
été copiés de ses autresMañjūṣā. Cependant, la discussion de la com-
mande négative (prohibition) se transforme, dans la LM, en un exa-
men étendu de la non-violence (ahiṃsā), avec une référence particu-
lière aux sacrifices védiques de la vache, et à la moralité du régime
alimentaire végétarien (p. 1038 sqq.).

(9) Les textes cités dans la PLM, à de rares exceptions près, relèvent de la
littérature scientifique, c’est-à-dire rituelle, grammaticale et logique.
La série de citations dans la LM, en revanche, est plus hétéroclite, y
compris celle des textes du rituel domestique (gr̥hyasūtra), du Yoga,
du dharmaśāstra, du Tantra, des épopées, et de la poésie dramatique.
On remarque le grand nombre de références à Bhartr̥hari et à l’école
qui s’en est inspirée.

On est amené à croire que la PLM, plutôt qu’un abrégé de la LM, doit être
conçue comme une refonte, faite à des fins plus spécialisées, notamment
pédagogiques, un rôle qu’elle continue à jouer de nos jours dans les écoles
traditionnelles. Cela expliquerait que Nāgeśa se soit approprié à plusieurs
reprises le texte de son prédécesseur, Kauṇḍabhaṭṭa, comme une sorte de
copie également apte à répondre aux besoins des étudiants. Nāgeśa, à l’évi-
dence, avait devant lui les deux textes, celui deKauṇḍa et sa propre « laghu»
Mañjūṣā, beaucoup plus détaillée etméthodique, et les utilisait en cas de be-
soin, avec un grand nombre d’autres sources à l’attribution explicite, citées
plus ou moins in extenso.

L’intention pédagogique de l’œuvre se laisse entrevoir clairement de
temps en temps. Le verset mnémotechnique qui ouvre le chapitre sur



INTRODUCTION 11

les kāraka en est un exemple. Ce verset ne trouve aucun écho dans les
« Grandes corbeilles », où l’on ne voit, en guise d’introduction, qu’une liste
des sept vibhakti, numérotées de la première à la septième (LM, p. 1176 ;
BM, p. 141). Il n’est pas emprunté non plus aux Bhūṣaṇa de Kauṇḍa (VBS,
p. 168). Une indication plus probante encore de ce biais est l’attention
prêtée aux règles de Pāṇini dans la PLM. Elles ne sont pas absentes, évi-
demment, dans les autres « Corbeilles », ni d’ailleurs dans le VBS, mais le
soin avec lequel elles sont citées, disséquées et intégrées dans l’argumenta-
tion, surtout dans les réfutations, est à noter. Leurs rappels dans les autres
Mañjūṣā ressemblent à des allusions plutôt qu’à des citations — suffisantes
pour rappeler aux érudits le bien-fondé du procédé examiné, mais qui, res-
tées dans cet état, laisseraient perplexes les débutants moins versés dans
le système et son fonctionnement.

Le soin avec lequel les pūrvapakṣa sont présentés en est encore un in-
dice, quoique moins concluant. Dans les « Grandes corbeilles », les pūrva-
pakṣa sont plutôt intégrés dans les siddhānta et leur argumentation ; les dif-
férents volets sont accompagnés de leurs réfutations, qui servent à déve-
lopper de manière ordonnée le point de vue correct, toujours en vue.

Dans la PLM, en revanche, les pūrvapakṣa sont, pour la plupart, présen-
tés intégralement, et peuvent même être accompagnés de pūrvapakṣa sub-
sidiaires, dont la réfutation attendra la présentation du siddhānta. Le sys-
tème pāṇinéen et sa cohérence est toujours au premier plan.

Selon K. P. Śukla, l’éditeur, la « Grande Corbeille » (Br̥hanmañjūṣā [BM])
est l’aînée des troisMañjūṣā. La qualification «grande» (br̥hat) n’est pas ori-
ginelle, ayant été attribuée à l’œuvre après la parution de la Mañjūṣā dite
« Petite » (laghu), pour mieux distinguer les deux œuvres (BM, p. xii-xiii).
Mais la « Petite » est loin d’être un raccourci de la « Grande », comme la
« Très petite » est loin d’être un raccourci de la « Petite ». Śukla recense
une douzaine de matières par rapport auxquelles l’opinion de Nāgeśa au-
rait évolué entre la publication de la « Grande » et de la « Petite » ver-
sions (BM, p. xiii-xiv). Et il faut avouer que la conception même des deux



12 INTRODUCTION

œuvres n’est pas facile à ramener à un schéma uniforme. La « Grande » re-
groupe la totalité des matières grammaticales héritées de Bhartr̥hari et
filtrées à travers l’œuvre de Bhaṭṭojī — fonction, racine, désinence, nom,
composé, etc. — sous trois rubriques, varṇa-, pada-, et vākya-sphoṭa. À vrai
dire, elles se trouvent toutes groupées sous la première rubrique, varṇa-
sphoṭa, les deux autres sphoṭa ne méritant qu’une trentaine de pages à la
fin de l’œuvre, consacrées à une brève exposition de la doctrine de l’unité
de chaque sphoṭa par rapport à la multiplicité qui caractérise son contenu,
hérité du niveau précédent.

Ici Bhartr̥hari est cité à plusieurs reprises, sensiblement plus fréquem-
ment que dans la première partie — ou, disons, dans les neuf premiers
dixièmes de l’œuvre. À comparer à l’omniprésence de telles citations dans
les « Petites corbeilles », dont l’organisation en parallèle des matières les
distingue de la « Grande corbeille ».

NĀGEŚA ET KAUṇḍABHAṭṭA
Il est évident que le Bhūṣaṇa [VB] de Kauṇḍabhaṭṭa et son «épitomé», le

Bhūṣaṇasāra [VBS], ont servi à Nāgeśa de sources et aussi de modèles pour
la composition de ses Mañjūṣā, et surtout de la PLM. Des extraits entiers
de l’œuvre de Kauṇḍa (la grande majorité sans attribution) embellissent
la PLM, surtout dans la section consacrée aux composés (samāsa). Sur un
plan général, la PLM suit la même trajectoire que le Sāra, tirant profit de
la troisième partie du VP, où sont traitées conceptuellement les « parties
du discours », et de la Siddhāntakaumudī de Bhaṭṭojī, qui propose une ré-
organisation des aphorismes de Pāṇini pour mieux refléter l’ordre de leur
application dans la formation des mots (prakriyā). Un trait de cette refor-
mulation est le classement des aphorismes par la fonction syntaxique de la
forme ciblée : nom, verbe, adverbe, dérivé primaire, composé, etc. Les deux
textes traitent de la signification des parties du discours et s’efforcent de
défendre le bien-fondé de l’analyse grammaticale pāṇinéenne contre les



INTRODUCTION 13

révisions intéressées des autres écoles, notamment celles des logiciens et
des ritualistes qui s’efforcent d’étayer leurs doctrines extra-grammaticales.
Toutefois, un examen détaillé de leurs contenus dément un rapproche-
ment trop hâtif des textes de Nāgeśa et de Kauṇḍa.

D’abord, l’ordre de présentation des questions est renversé. Il faut no-
ter d’emblée que Kauṇḍa n’est pas responsable de l’ordre adopté : il suit
celui établi par Bhaṭṭojī auquel sont attribués les kāraka extrêmement laco-
niques dont le VBS n’est en principe qu’un commentaire. Kauṇḍa traite en
première instance des questions relatives à la syntaxe ∗, à commencer par
la racine, censée être le noyau autour duquel gravitent tous les éléments
subsidiaires qui doivent s’aligner pour que la volonté de s’exprimer porte
ses fruits — le préverbe, les désinences, les cas et les thèmes auxquels les
cas se rattachent, etc.

Pour Nāgeśa, cet aspect du problème est relégué à la fin de l’œuvre.
Pour lui, l’examen de la racine commence alors àmi-chemin. Mutatismutan-
dis, les aspects touchant à la théorie sémantique en général, notamment
le sphoṭa, sont placés en tête de l’œuvre, tout comme la fonction expres-
sive (vr̥tti) sous ses formes générales, à savoir, l’expression directe et cou-
tumière, l’expression indirecte ou métaphorique, etc., aussi bien que les
conditions externes à l’expression qui doivent être satisfaites avant que
l’expression ne puisse être comprise par autrui — des conditions comme
l’agencement sans entrave des implications syntaxiques (ākāṅkṣā), la cohé-
rence mutuelle des termes exprimés (yogyatā), etc. La « fonction expres-
sive » (vr̥tti) est conçue sous un angle tellement général qu’elle réapparaît
à plusieurs reprises dans le corps du texte, notamment à propos du com-
posé (samāsa), où la question centrale se transforme en celle de l’apport
particulier du composé lui-même à son interprétation sémantique.

Les catégories examinées ne sont pas toujours les mêmes — Nāgeśa en
∗. Le mot « syntaxe » se comprend ici dans son sens étymologique, mais il s’agit pour

nous de morphosyntaxe. C’est une caractéristique de la grammaire indienne que de ne
pas séparer la formation des mots de la construction de la phrase, les premiers comme la
seconde étant engendrées par l’application des règles énoncées par Pāṇini.



14 INTRODUCTION

a délaissé quelques-unes, apparemment périphériques, comme les taddhita
qui expriment la relation à un dieu, ou la relation d’identité qui sous-tend
la qualification et la chose qualifiée, etc. En revanche, Kauṇḍabhaṭṭa ne dé-
cline pas l’énergie (śakti) desmots en « littérale», «métaphorique» et «sug-
gestive », ni ne traite spécifiquement des conditions extra-grammaticales
qui influent sur la compréhension de l’énoncé, comme l’ākāṅkṣā, la yogyatā,
etc. (Pour Kauṇḍa, le terme yogyatā s’emploie pour caractériser la relation
intime qui relie le mot à son sens : VBS, p. 317.) Admettons que ces ques-
tions puissent réapparaître en filigrane sous d’autres rubriques : elles ne
servent cependant pas à structurer l’argumentation principale.

Le «Grandornement» deKauṇḍabhaṭṭa est fondé aussi sur les strophes
de Bhaṭṭojī ; par conséquent, les plans généraux du « Grand » et du « Pe-
tit » ne diffèrent pas. De même pour les sujets particuliers, la dhātu, etc.,
quoique le « Grand » soit toujours plus exhaustif et détaillé.

En somme, le traitement de la racine par Kauṇḍabhaṭṭa, rapporté à
celui de Bhaṭṭojī, se concentre sur les grands thèmes développés dans le
troisième volet du VP, où, pour la première fois, les éléments du discours
ont été traités de façon distincte, chacun étant essentiel quant à sa fonc-
tion, et à la manière dont ils contribuent à l’élaboration d’un discours
unifié et cohérent. On remarque toutefois la prépondérance des citations
de l’Aṣṭādhyāyī et la rareté relative de celles du VP. On dirait que l’impor-
tant pour Kauṇḍa est l’intégration de la nouvelle doctrine dans l’ancienne,
tandis que pour Nāgeśa, l’œuvre de Bhartr̥hari est présentée comme une
aide inestimable pour asseoir solidement la doctrine ancienne contre les
révisions inconsidérées des écoles rivales. Les citations d’ouvrages non
grammaticaux par Kauṇḍa sont rares, mais parfois frappantes — le Śiśu-
pālavadha, par exemple. Les opinions des autres écoles ne s’expriment pas
sous forme de pūrvapakṣa, comme dans l’œuvre de Nāgeśa, mais sont inté-
grées dans la présentation ou dans l’explication de la thèse grammaticale
en question.

L’influence de Nāgeśa se fait sentir jusqu’à nos jours à travers plusieurs



INTRODUCTION 15

générations de prosélytes, dont son élève direct Vaidyanāthapāyaguṇḍe,
qui occupèrent des chaires de grammaire à Bénarès. Kielhorn, à la fin du
dix-neuvième siècle, trouva en eux une aide considérable, grâce à laquelle
il put faire connaître au monde occidental un pan insoupçonné des ri-
chesses de l’érudition traditionnelle indienne 9. Comme noté ci-dessus, les
œuvres deNāgeśa continuent à servir demodèles dans les écoles sanskrites
du sous-continent, dont la PLM, qui est souvent le texte préféré des Pandits
pour introduire les élèves au niveau supérieur du cursus d’études gramma-
ticales, consacré à la variante « philosophique » héritée de Bhartr̥hari.

Il convient de dire quelques mots de la traduction elle-même. Comme
tout texte de ce genre, il s’adresse à des élèves qui ne sont pas des débu-
tants, et sans doute aussi aux érudits venus d’autres disciplines, férus de
grammaire, certes, mais moins familiers avec les arcanes du sujet que ne
le sont les tenants de Pāṇini. Dans ce but, il abonde en références plus ou
moins vagues aux thèses (rarement aux textes) des écoles rivales, et en ré-
férences assez exactes aux textes appartenant à l’école grammaticale. Les
aphorismes, maximes et passages cités sont rarement développés, car il
est tenu pour acquis que le lecteur en aura déjà saisi l’implication. C’est
souvent vers le commentaire que l’on doit se tourner pour comprendre le
bien-fondé de telle remarque ou de telle citation. Heureusement, on en a
deux, très fiables, l’un accompagnant l’édition du texte publiée à Baroda,
l’autre, celle de l’édition de Bénarès. Ils visent, un peu paradoxalement, un
lecteur avisé, féru de grammaire, mais moins assuré en ce qui concerne
les attaques dirigées contre l’édifice pāṇinéen. Une traduction en langue
étrangère, qui cherche surtout à représenter l’argumentation du texte, est
donc prise en tenaille entre une version restreinte fidèle au textemais lais-
sant souvent perplexe sur sa portée, et une version étendue, où le texte est
noyé dans un amas de parenthèses qui, pour l’érudit indien, sont parfaite-
ment superfétatoires.

9. PIŚ, vol. 2, p. xxiv-xxv, Introduction. Kielhorn y fait l’éloge de ses nombreux collabo-
rateurs.



16 INTRODUCTION

C’est pour essayer d’échapper à cette alternative que la traduction qui
suit s’accompagne d’un grand nombre de notes, dont chacune se rapporte
à une intention occultée dans le texte, mais dont la connaissance est essen-
tielle pour suivre le cours de la pensée de l’auteur.

Il faut souligner que le texte n’est pas une grammaire formelle du sans-
krit, à la manière de celles de Whitney ou de Renou; il ne se focalise pas
non plus sur les problèmes rencontrés par l’apprenti de la langue. Il a plu-
tôt l’air d’un résumé des points délicats qui se sont développés tout au long
de la confrontation millénaire qui a opposé les tenants des thèses diverses
sur la langue, son rôle et son rapport à la vie brahmanique, des vues qui se
sont concrétisées enfin dans des écoles de pensée rivales — les darśana —
et se rapportent donc, en fin de compte, aux questions de morale, de salut
personnel et de pureté rituelle.

Le texte a donc l’air d’être ce qu’on appelle couramment un vāda, par
opposition à ce qu’on appelle un śāstra. Ce contraste s’est développé dans
les écoles traditionnelles, surtout celles des différents Vedānta, au cours
de l’ère médiévale, et continue jusqu’à nos jours, où la confrontation entre
les érudits est devenue, pour les initiés, une sorte de joute publique. Un
texte vāda vise la réfutation de l’opinion contraire, a priori fautive ; un texte
śāstra vise à conforter la sienne, dont le statut prééminent est tenu pour
acquis ; un vāda est dirigé ailleurs, un śāstra reste intra-muros, à l’intention
d’élèves désireux d’apprendre et déjà adoubés comme dignes d’instruction.
Dans le domaine de l’écrit, c’est la différence entre le Brahmasūtrabhāṣya de
Śaṃkara et l’Advaitasiddhi de Madhusūdana.

Le principe d’organisation du texte reflète cependant l’importance des
catégories syntaxiques mises en exergue d’abord par Bhartr̥hari — nom,
verbe, particule, désinence verbale, désinence nominale, composé, etc.
Mais il commence par une esquisse de la théorie sémantique en général,
focalisée sur la notion de la (ou des) vr̥tti, « fonctions sémantiques ou gram-
maticales », dont les lois gouvernent toute expression, telles que la dénota-
tion, la métaphore, les relations de cohérence à l’intérieur de la phrase, et,



INTRODUCTION 17

surtout, le sphoṭa, ou « éclatement du sens », qui est l’apanage fondamental
du langage. De ce point de vue, l’esprit de controverse qui anime le texte
semble bien secondaire, intégré qu’il est dans un traitement formel de la
langue sanskrite, aux allures de grammaire moderne.

Le texte sanskrit qui accompagne la traduction ne relève pas stricto
sensu d’une édition « critique ». Il représente plutôt la collation de deux
éditions imprimées qui sont, quant à elles, fondées sur le fonds de manus-
crits disponibles à Bénarès, et qui ne varient qu’occasionnellement, sans
doute en raison de la date relativement récente de la composition du texte,
et aussi parce que le texte a été, selon toute vraisemblance, composé à
Bénarès, là même où l’auteur resta « cloué au sol » 10. Les deux éditions
imprimées ne présentent pas, à vrai dire, de lectures véritablement alter-
natives ; il m’a semblé suffisant d’en corriger les rares fautes d’impression,
et d’en rectifier les évidentes erreurs de lecture, plus rarissimes encore ;
l’intégrité du texte n’en est pas affectée.

On ne peut pas dire la même chose de la grande désinvolture des deux
éditeurs quant aux conventions morphophonématiques qui gouvernent
normalement les textes classiques en sanskrit. Ici la plus grande incohé-
rence règne, quoique les nombreuses incohérences relevées parallèlement
dans les deux textes suggèrent une origine remontant auxmanuscrits eux-
mêmes. Je ne me suis pas permis de « corriger » les libertés morphophoné-
matiques que les deux éditeurs se sont autorisées, dont la grande majorité
reflètent un désir de clarifier la syntaxe pour des élèves accoutumés à la
séparation des lexèmes (padabhaṅga), normale dans les langues modernes.
D’ailleurs, les règlesmorphophonématiques n’ont jamais été invoquéesmé-
ticuleusement, même par Pāṇini, qui permet, surtout à l’extérieur du mot,
des inobservances nombreuses 11.

Ajoutons une note à la fin pour dire mon espoir, aussi ténu soit-il,
d’avoir pu transmettre, à travers cette traduction, le grand sérieux de

10. Voir n. 2, p. 2, supra.
11. Voir Renou, GS, § 31 (p. 31-32).



18 INTRODUCTION

l’argumentation traditionnelle indienne — et ma très grande admiration
pour la pensée de Nāgeśa, le dernier des maîtres d’antan, dont l’œuvre se
déploya juste avant l’irruption de la pensée moderne ; une appréciation
respectueuse de sa manière de penser, d’interroger — cohérente, suivie,
dense, et « à couper le souffle », qualités qui différent de ce qui nous est
devenu familier…

Bien que le style pūrvapakṣa/siddhānta soit typique du discours acadé-
mique indien traditionnel, la PLM donne un aperçu presque trop poussé du
style—et donne à l’œuvre l’air d’un dialogue platonique dont les partis pris
sont devenus si figés qu’une vraie solution aux questions posées devient
impensable. Certes, le style veut que le siddhānta triomphe toujours, mais
cela ne fait que renforcer la fonction pédagogique qui sous-tend la compo-
sition. Derrière le va-et-vient de l’argumentation se cachent des partisans
de la position deNāgeśa désireux de se former pour réfuter les positions ad-
verses, tandis que le dialogue descend au niveau d’une joute oratoire, apte
à produire des gagnants et des perdants, sans l’intervention d’un Socrate…

S’il est vrai que le texte auquel nous sommes confrontés s’adresse à
des débutants, ce sont des débutants déjà instruits de la manière dont les
règles grammaticales sont formulées et interprétées, et de la façon dont
elles sont appliquées à l’interprétation des textes, qu’ils soient poétiques
ou doctrinaux. Ce n’est qu’à l’apogée de leur carrière qu’ils sont censés être
prêts à affronter la science de la grammaire elle-même, c’est-à-dire la ma-
nière dont les règles constituent un système cohérent et indubitable. Ce
troisième stade de perfectionnement vise à transformer la grammaire en
darśana, apparentée qu’elle est aux autres « traitements systématiques »
qui intègrent le sujet étudié dans le système de valeurs générales dans le-
quel s’inscrit l’étudiant.

Dans les écoles modernes, comme dans celle de Mysore, la « gram-
maire philosophique » constitue le point culminant de l’éducation du śās-
trin, l’érudit compétent, capable de puiser dans les arcanes de la tradition
sanskrite, et de la transmettre à la génération à venir.



INTRODUCTION 19

⁂
Cette traduction est dédiée à la mémoire de Louis Renou, qui a guidé

les premiers pas de l’auteur dans l’étude de la grammaire pāṇinéenne à
la Sorbonne, il y a soixante-cinq ans. Non seulement à sa mémoire, mais
à l’œuvre que le Maître nous a laissée, si riche et si profondément conçue,
dont l’empreinte se retrouvera dans chacune des pages qui suivent, et sans
laquelle la compréhension de l’œuvre de Nāgeśa aurait été autrement plus
difficile. La traduction doit beaucoup aussi à Pt. H. V. Nāgarāja Rao, sans-
kritiste exemplaire, qui m’avait introduit au texte de Nāgeśa, au cours de
l’année que j’ai passée à l’École sanskrite de Mysore, immergé dans l’atmo-
sphère toujours vivante de l’érudition brahmanique. Merci à tous ceux qui
ont incarné pour moi le génie d’un passé pas tout à fait révolu.

Edwin Gerow





TEXTE SANSKRIT

śivaṃ natvā hi nāgeśenānindyā paramālaghuḥ |
vaiyākaraṇasiddhāntamañjūṣaiṣā viracyate ||

tatra varṇapadavākyabhedena sphoṭas tridhā [8] ∗ tatrāpi jātivyakti-
bhedena punaḥ ṣoḍhā | akhaṇḍapadasphoṭo ’khaṇḍavākyasphoṭaś ceti
saṅkalanayā ’ṣṭau sphoṭāḥ [9] tatra vākyasphoṭo mukhyaḥ, tasyaiva loke
’rthabodhakatvāt tenaivārthasamāpteś ceti [10] tad āhanyāyabhāṣyakāraḥ
« padasamūho vākyam arthasamāptau » iti | asya samartham iti śeṣaḥ [11]

tatra prativākyaṃ saṅketagrahāsambhavād vākyānvākhyānasya
laghūpāyenāśakyatvāc ca kalpanayā padāni pravibhajya pade prakr̥ti-
pratyayabhāgān pravibhajya kalpitābhyām anvayavyatirekābhyāṃ tattad-
arthavibhāgaṃ śāstramātraviṣayaṃ parikalpayanti smācāryāḥ [12-13]

tatra śāstraprakriyānirvāhako varṇasphoṭaḥ | prakr̥tipratyayās tattad-
arthavācakā eveti tadarthaḥ | upasarganipātadhātvādivibhāgo ’pi kālpani-
kaḥ | sthānino lādaya ādeśās tibādayaḥ kalpitā eva | tatra r̥ṣibhiḥ sthāni-
nāṃ kalpitā arthāḥ kaṇṭharaveṇaivoktāḥ |

ādeśānāṃ tu sthānyarthābhidhānasamarthasyaivādeśatā
iti bhāṣyāt te ’rthāḥ, evaṃ ca sthānināṃ vācakatvam ādeśānāṃ veti
vicāro niṣphala eva | kalpitavācakatvasyobhayatra sattvāt | mukhyaṃ
vācakatvaṃ tu kalpanayā bodhitasamudāyarūpe pade vākye vā, lokānāṃ
tata evārthabodhāt [14-15] « upeyapratipattyarthā upāyā avyavasthitāḥ »

∗. Les numéros entre crochets introduits par Gerow dans le texte sanskrit translittéré
renvoient à l’édition de Baroda. Ils ont été reportés par nos soins dans la traduction.



22 TEXTE SANSKRIT

[16-17] iti nyāyena vyākaraṇabhedena sthānibhede ’pi na kṣatiḥ, deśa-
bhedena lipibhedavad iti dik | tatra « pratyakṣānumānopamānaśabdāḥ
pramāṇāni » iti gautamasūtre [18-21] śabdaś cāptopadeśarūpaḥ pramā-
ṇam | āpto nāmānubhavena vastutattvasya kārtsnyena niścayavān [22-25]
rāgādivaśād api nānyathāvādī yaḥ sa iti carake patañjaliḥ [26]

taddharmāvacchinnaviṣayakaśābdabuddhitvāvacchinnaṃ prati tad-
dharmāvacchinnanirūpitavr̥ttiviśiṣṭajñānaṃ hetuḥ | ata eva nāgr̥hīta-
vr̥ttikasya śābdabodhaḥ | ata eva ca « na hi guḍa ity ukte madhuratvaṃ
prakāratayā gamyate » iti samarthasūtrabhāṣyaṃ saṃgacchate | guḍādi-
śabdena guḍatvajātyavacchinno guḍapadavācya ity eva bodho jātiprakāra-
kaḥ [27] madhuratvaṃ tu guḍo madhura aikṣavatvād ity anumānarūpa-
mānāntaragamyam | viśeṣyaviśeṣaṇabhāvavyatyāsena gr̥hītaśaktikasya 12
puṃso ghaṭapadād ghaṭatvaviśiṣṭabodhavāraṇāya taddharmāvacchinneti
[28-29] jñāne vr̥ttivaiśiṣṭyaṃ ca svaviṣayakodbuddhasaṃskārasāmānādhi-
karaṇyasvāśrayapadaviṣayakatvobhayasaṃbandhena bodhyam [30] ato
nāgr̥hītavr̥ttikasya, nāpi vismr̥tavr̥ttikasya, nāpi tatpadam ajānato, nāpi
ghaṭapadāśrayatvenopasthitākaśasya, nāpi janakatayopasthitacaitrādeś
ca bodhaḥ [31] saṃskārakalpikā ca vr̥ttismr̥tir eva śābdabuddhir eva vety
anyad etat | sā ca vr̥ttis tridhā śaktir lakṣaṇā vyañjanā ca [32] tatra śaktiḥ
kaḥ padārtha iti cet |

atra tārkikāḥ | « asmāc chabdād ayam artho bodhavyaḥ » ityākārā,
« idaṃ padam imam arthaṃ bodhayatu » ity ākārā veśvarecchā śaktiḥ,
laghavāt | saiva saṃketaḥ saṃbandhaḥ | śakter yadyapi viṣayatvalakṣaṇaḥ
saṃbandhaḥ pade ’rthe bodhe ca tathāpi bodhaniṣṭhaḥ janyatānirūpita-
janakatāvattvena śaktiviṣayo vācakaḥ, padajanyabodhaviṣayatvena śakti-
viṣayo vācya iti nātiprasaṅgaḥ [33-34] yady api prathamaṃ śaktigraho
vākya eva tathāpy āvāpodvāpābhyāṃ śāstrakr̥tkalpitābhyāṃ tattatpada-
śaktigraha ity āhuḥ | tan na | icchāyāḥ saṃbandhinor āśrayatāniyāmaka-
tvābhāvena saṃbandhatvāsaṃbhavāt [35-36]

« saṃbandho hi saṃbandhidvayabhinnatve sati dviṣṭhatve ca sati
12. gr̥hita : éd. Baroda.



TEXTE SANSKRIT 23

āśrayatayā viśiṣṭabuddhiniyāmakaḥ » ity abhiyuktavyavahārāt | yathā
ghaṭavad bhūtalam ityādau saṃyogarūpaḥ saṃbandhaḥ saṃbandhi-
bhyāṃ bhinno dviṣṭho ghaṭanirūpitasaṃyogāśrayo bhūtalam iti viśiṣṭa-
buddhiniyāmakaś ca, nātra tathā ghaṭaśabda icchāvān, tadartho vā icchā-
vān iti vyavahāraḥ | tasmāt padapadārthayoḥ saṃbandhāntaram eva
śaktiḥ vācyavācakabhāvāparaparyāyā tadgrāhakañ cetaretarādhyāsamūla-
kaṃ tādātmyam [37]

tad eva saṃbandhaḥ | ubhayanirūpitatādātmyavān ubhaya ity artha-
padayor vyavahārāt | śakter api kāryajanakatve saṃbandhasyaiva niyāma-
katvāt | dīpādigataprakāśakatvaśaktāv api ālokaviṣayasaṃbandhe saty eva
vastuprakāśakatvaṃ nānyatheti dr̥ṣṭatvāt [38] tad uktaṃ hariṇā

upakāraḥ sa yatrāsti dharmas tatrānugamyate |
uktīnām apy asau śaktir guṇānām apy asau guṇaḥ ||

upakāraḥ | upakāryopakārakayor bodhaśaktyor upakārasvabhāvaḥ
saṃbandho yatrāsti tatra dharmaḥ śaktirūpaḥ kāryaṃ dr̥ṣṭvānumīyate |
asau saṃbandhaḥ śaktīnām api kāryajanane upakārakaḥ guṇānām api
dravyāśritatvaniyāmaka iti helarājaḥ |

sa saṃbandhaḥ pade vākye ca | tad āha nyāyabhāṣyakāraḥ |
samayajñānārthaṃ cedaṃ padalakṣaṇāyā vāco ’nvākhyānaṃ
vyākaraṇam, vākyalakṣaṇāyā vāco ’rthalakṣaṇam iti |

anena padeṣv iva vākyeṣv apīśvarasamaya iti spaṣṭam evoktam |
tasmād itaretarādhyāsaḥ saṅketas tanmūlakaṃ tādātmyañ ca saṃbandha
iti saṅghātārthaḥ [39] tad uktaṃ pātañjalabhāṣye

saṃketas tu padārthayor itaretarādhyāsarūpaḥ smr̥tyātmako
yo yaṃ śabdaḥ so ’rtho yo ’rthaḥ sa śabdaḥ iti |

smr̥tyātmaka ity anena jñātasyaiva saṃketasya śaktibodhakatvaṃ
darśitam [40] ukta īśvarasaṃketa eva śaktir iti naiyāyikamataṃ na yuk-
tam | ayametacchakyaḥ atrāsya śaktiḥ ity asya saṃketasya śaktitaḥ pārtha-
kyena prasiddhatvāt | ata eva nyāyavācaspatye uktam |



24 TEXTE SANSKRIT

sargādibhuvāṃ 13 maharṣidevatānām īśvareṇa sākṣād eva kr̥-
taḥ saṃketas tadvyavahārāc cāsmadādīnām api sugrahas tat-
saṃketaḥ iti |

tasya ca tādātmyasya nirūpakatvena vivakṣito ’rthaḥ śakyaḥ, āśraya-
tvena vivakṣitaḥ śabdaḥ śakta ity ucyate | śabdārthayos tādātmyād eva ślo-
kam aśr̥ṇod athārthaṃ vadati 14 ityādi vyavahāraḥ [41] « om ity ekākṣa-
raṃbrahma», « rāmeti dvyakṣaraṃnāmamānabhaṅgaḥpinākinaḥ» «vr̥d-
dhir ādaic » iti śaktigrāhakaśrutismr̥tiviṣaye sāmānādhikaraṇyena pra-
yogāś ca | tādātmyaṃ ca tadbhinnatve sati tadabhedena pratīyamānatvam
iti bhedābhedasamaniyatam | abhedasyādhyastatvāc cana tayor virodhaḥ |

yat tu tārkikāḥ | śabdārthayos tādātmyasvīkāre madhuśabdoccāraṇe
mukhe mādhuryarasāsvādāpattiḥ, vahniśabdoccarāṇe mukhe dāhāpattir
ity āhuḥ | tan na | bhedhābhedasyopapāditatvāt | vastuto bauddha evār-
thaḥ śakyaḥpadamapi [42] sphoṭātmakaṃprasiddham, tayos tādātmyam |
tatra bauddhe vahnyādāv arthe dāhādiśaktimattvābhāvāt | ata eva

śabdajñānānupātī vastuśūnyo vikalpaḥ
iti vikalpasūtraṃ saṃgacchate | śabdajñānamātreṇānupātī buddhāv anu-
patanaśīlo vastuśūnyaḥ bāhyārtharāhitaḥ viśeṣeṇa kalpyata iti vikalpaḥ,
buddhiparikalpita iti tadarthaḥ | ata eva

eṣa vandhyāsuto yāti khapuṣpakr̥taśekharaḥ |
kūrmakṣīracaye snātaḥ śaśaśr̥ṅgadhanurdharaḥ ||

ity atra vandhyāsūtādīnāṃbāhyārthaśūnyatve ’pi buddhiparikalpitaṃ
vandhyāsutaśabdabāhyārtham ādāyārthavattvāt prātipadikatvam | anya-
thārthavattvābhāvena prātipadikatvābhāvāt svādyutpattir na syāt | yat tu
śaśaśr̥ṅgam ity atra śr̥ṅge śaśiyatvabhrama iti tārkikair uktam [43]

tanna | śaśaśabdavācyajantudarśanarūpabādhe sati śaśaśr̥ṅgaṃnāstīti
vākye śaśaśr̥ṅgam ity asya prātipadikatvānāpatteḥ | arthapadayos tād-
ātmyāt tattadarthatādātmyāpannaḥ śabdo bhinna iti hetor arthabhedāc

13. svargādibhuvām, éd. HSG.
14. śr̥ṇoti arthaṃ vadati, éd. BSM; śr̥ṇod iti arthaṃ vadati, éd. HSG.



TEXTE SANSKRIT 25

cchabdabheda iti vyavahāraḥ [44] sā ca śaktis sādhusv ivāpabhraṃśeṣv
api, śaktigrāhakaśiromaṇer vyavahārasya tulyatvāt | vyavahāradarś-
anena ca pūrvajanmānubhūtaśaktismaraṇam | ata eva bālānāṃ tiraścāṃ
cānvayabodhaḥ | na hi teṣāṃ tadaiva tatsaṃbhavaḥ | yat tu tārkikāḥ |
asādhuśabdena sādhusmaraṇadvārā ’rthabodhaḥ ity āhuḥ | tan na |
sādhusmaraṇaṃ vinā ’pi bodhānubhavāt [45] tadvācakasādhuśabdam
ajānatāṃ bodhānāpatteś ca | na ca śaktibhramād bodho ’sādhuśabdeṣv iti
vācyam | nissandehapratyayasya bādhakaṃ vinā bhramatvāyogāt | ata eva
strīśūdrabālādīnām uccārite sādhāv arthasaṃśaye tadapabhraṃśenārtha-
nirṇayaḥ | ata eva

samānāyām arthāvagatāu śabdaiś cāpaśabdaiś ca śāstreṇa
dharmaniyamaḥ

iti bhāṣyam [46],
vācakatvāviśeṣe ’pi niyamaḥ puṇyapāpayoḥ

iti harikārikā ca saṃgacchate | ata evāryamlecchādhikaraṇaṃ saṃgaccha-
te | tatra hi yady api āryā yavaśabdaṃ dīrghaśūke prayuñjate, mlecchās
tu priyaṅgau [47] prayuñjate, tam eva ca budhyante, tathāpy āryapra-
siddher balavattvād vede dīrghaśukaparataiveti siddhāntitam | tava tu
mlecchabodhasya śaktibhramamūlakatvena bhrāntiviṣayarajatajñāna-
syeva mlecchaprasiddher vastvasādhutayā ”āryamlecchaprasiddhyoḥ
kasyā balavattvam iti vicārāsaṃgatiḥ spaṣṭaiva | sādhutvaṃ ca vyākar-
aṇānvākhyeyatvaṃ puṇyajanakatāvacchedakadharmavattvaṃ vā | tad-
bhinnatvam asādhutvam [48]

sā ca śaktis tridhā, rūḍhir yogo yogarūḍhiś ca | śāstrakalpitāvayavārtha-
bhānābhāve samudāyārthanirūpitaśaktī rūḍhiḥ, yathā maṇinūpurādau |
śāstrakalpitāvayavārthanirūpitā śaktir yogaḥ, yathā pācakādau [49] śāstra-
kalpitāvayavārthānvitaviśeṣyabhūtārthanirūpitā śaktir yogarūḍhiḥ, yathā
paṅkajapade | tatra paṅkajakartr̥ padmam iti bodhāt | padme ’nupapatti-
pratisandhānaṃ saṃbandhapratisandhānaṃ ca vinā na lakṣaṇāvasaraḥ,
kvacit tātparyagrāhakavaśāt kevalarūḍhyarthasya ca bodhaḥ, bhūmau



26 TEXTE SANSKRIT

paṅkajam utpannaṃ kahlārakairavamukheṣv api paṅkajeṣu ityādau |
spaṣṭaṃ cedam ārthād iti sūtre bhāṣye | aśvagandhādipadam oṣadhiviśeṣe
rūḍham, aśvasaṃbandhigandhavattayā vājiśālābodhe yaugikam | idaṃ
yaugikarūḍham ity ucyate | evaṃ maṇḍapapadaṃ gr̥haviśeṣe rūḍhaṃ,
maṇḍapānakartari yaugikam |

saiṣā śaktiḥ saṃyogādibhir nānārtheṣu niyamyate | tad uktaṃ hari-
ṇā [50]

saṃyogo viprayogaś ca sāhacaryaṃ virodhitā
arthaḥ prakaraṇaṃ liṅgaṃ śabdasyānyasya sannidhiḥ

sāmarthyam aucitī deśaḥ kālo vyaktiḥ svarādayaḥ
śabdārthasyānavacchede viśeṣasmr̥tihetavaḥ

iti | ete saṃyogādayo nānārtheṣu śabdeṣu śabdārthasyānavacchede san-
dehe tadapākaraṇadvārā viśeṣārthanirṇāyakā iti tadarthaḥ [51] saṃyoga-
viprayogayor udāharaṇe « savatsā dhenur » « avatsā dhenur » iti | sāha-
caryasya « rāmalakṣmaṇāv » iti | sāhacaryaṃ sadr̥śayor eva sahaprayoga
iti niyamāt | rāmārjunagatis tayor ityādau virodhe na tat [52] « añjali-
nā juhoti », « añjalinā sūryam upatiṣṭhate » ity atra juhotītyādipadārtha-
vaśād añjalipadasya tattadākārāñjaliparatvam | « saindhavam ānaya » ity-
ādau prakaraṇena tat | « aktāḥ śarkara upadadhāti » ityādau « tejo vai
ghr̥tam » iti ghr̥tastutirūpāl liṅgād aktā ity asya ghr̥tasādhanakāñjana-
paratvam | « rāmo jāmadagnyaḥ » iti jāmadagnyapadasannidhānād rāmaḥ
paraśurāmaḥ | « abhirūpāya kanyā deyā » ityādau abhirūpatarāyeti sām-
arthyāt pratīyate

yaś ca nimbaṃ paraśunā yaś cainaṃ madhusarpiṣā
yaś cainaṃ gandhamālyādyaiḥ sarvasya kaṭur eva saḥ

ity atraucityāt | paraṣunety asya chedanārthatvam | madhusarpiṣā ity
asya secanārthatvam, gandhmālyādyair ity asya pūjanārthatvam | « bhāty
atra parameśvaraḥ » ity atra rājadhānīrūpadeśāt parameśvarapadaṃ rāja-
bodhakam | « citrabhānur bhāti » ity ādau rātrāv agnau divā sūrye | vyaktir
liṅgam | «mitro bhāti » «mitraṃ bhāti » ityādāv ādau sūryo ’ntye suhr̥t |



TEXTE SANSKRIT 27

« sthūlapr̥ṣatīm » ityādau svarāt tatpuruṣabahuvrīhyarthanirṇayaḥ | iti
śaktinirūpaṇam [53]

nanu lakṣaṇā kaḥ padārtha iti cet | atra tārkikāḥ | svaśakyasaṃbandho
lakṣaṇā | sā ca dvidhā, gauṇī śuddhā ca | svanirūpitasādr̥śyādhikaraṇatva-
saṃbandhena śakyasaṃbandhyarthapratipādikā gauṇī | tadatiriktasaṃ-
bandhena śakyasaṃbandhyarthapratipādikā śuddhā | prakārāntareṇāpi sā
dvidhā | ajahatsvārthā jahatsvārthā ca [54] svārthasaṃvalitaparārthābhi-
dhāyikā ’jahatsvārthā | tena chatriṇo yānti, kuntān praveśaya, yaṣṭīḥ
praveśaya, kākebhyo dadhi rakṣyatām ityādau chatrisahitasenā, kuntās-
trasahitapuruṣa, yaṣṭisahitapuruṣa, kākasahitasarvadadhyupaghātaka-
bodhaḥ | svārthaparityāgenetarārthābhidhāyikā ’ntyā | tatparityāgaś
ca śakyārthasya lakṣyārthānvayinā ’nanvayitvam | tena gāṃ vāhīkaṃ
pāṭhayetyādau gosadr̥śalakṣaṇāyām api na gos tadanvayipāṭhanakriyānv-
ayitvam | sā ca lakṣaṇā tātsthyādinimittikā | tad āha |

tātsthyāt tathaiva tāddharmyāt tatsāmīpyāt tathaiva ca
tatsāhacaryāt tādarthyāj jñeyā vai lakṣaṇā budhaiḥ

tātsthyān mañcā hasanti grāmaḥ palāyitaḥ | tāddharmyāt siṃho māṇava-
kaḥ | gaur vāhīkaḥ 15 | tatsāmīpyād gaṅgāyāṃ ghoṣaḥ | tatsāhacaryād
yaṣṭīḥ praveśaya [55] tādarthyād indrārthā sthūṇā indraḥ | anvayādyan-
upapattipratisandhānañ ca lakṣaṇābījam [56] vastutas tu tātparyānupa-
pattipratisandhānam eva tadbījam | anyathā gaṅgāyāṃ ghoṣa ityādau
ghoṣādipade eva makarādilakṣaṇāpattis tāvatā ’py anvayānupapattipari-
hārāt 16 | gaṅgāyāṃpāpī gacchatīty ādau gaṅgāpadasya narake lakṣaṇāpat-
teś ca | asmākaṃ tu bhūtapūrvapāpāvacchinnalakṣakatve tātparyān na
doṣaḥ | « nakṣatraṃ 17 dr̥ṣṭvā vācaṃ visr̥jed » ity atrānvayasaṃbhave ’pi
tātparyānupapattyaiva lakṣaṇāsvīkārāt | ekānugamakasvīkāreṇa nirvāhe
’nekānugamakasvīkāre gauravāc ca [57] viśiṣṭārthabodhakaśabdasya
padārthaikadeśe lakṣaṇāyāṃ jahadajahallakṣaṇeti vyavaharanti vr̥d-

15. vāhikaḥ, éd. HSG.
16. anyathānuppattiparihārāt, éd. HSG.
17. nakṣaghnaṃ, éd. HSG.



28 TEXTE SANSKRIT

dhāḥ | vākyārthe kiñcid aṃśaparityāgaḥ kiñcid aṃśaparigrahaś ca | atra
grāmaikadeśe paṭaikadeśe ca dagdhe grāmo dagdhaḥ paṭo dagdhaḥ iti
vyavahāraḥ | « tat tvam asi » ity atra sarvajñatvālpajñatvayos tyāgaḥ
śuddhacaitanyayor abhedānvayaḥ [58-59]

svabodhyasaṃbandho lakṣaṇeti kecit | gambhīrāyāṃ nadyāṃ ghoṣa
ityādy anurodhāt | tathā hi na tatra gambhīrapadaṃ tīralakṣakaṃ nadyām
ity ananvayāpatteḥ | na hi tīraṃ nadī | ata eva na nadīpade ’pi | gambhīra-
padārthānanvayāt | na hi tīraṃ gambhīram | na ca pratyekaṃ pada-
dvaye sā, viśiṣṭanadībodhānāpatteḥ | tasmāt samudāyabodhyagambhīra-
tvaviśiṣṭanadīpadārthaḥ, tatsaṃbandho lakṣaṇeti | dvirephapadasya sva-
lakṣyabhramaraśabdavācyārthe lakṣāṇāyāṃ lakṣitalakṣaṇeti vyavahāraḥ
[60] svabodhapadavācyatvaṃ saṃbandhaḥ | prakārāntareṇa sā punar
lakṣaṇā dvividhā | tathā hi | « prayojanavatī rūḍhā lakṣaṇā dvividhā » iti |
asati prayojane śakyasaṃbandho nirūḍhalakṣaṇā | tvacā jñātam ityādau
yathā tvacas tvagindrīye | iyaṃ tu śaktyaparaparyāyaiveti 18 bodhyam |
gaṅgāyāṃ ghoṣa ity atra tīre gaṅgāgataśaityapāvanatvādipratītiḥ prayoj-
anam | gaur vāhīka ity atra sādr̥śyaṃ lakṣyatāvacchedikaṃ gavābheda-
pratyayaḥ prayojanam | kuntāḥ praviśantīti bhītipalāyamānavākye kunta-
viśiṣṭapuruṣe kuntagatataikṣṇyapratītiḥ prayojanam ity āhuḥ [61]

tan na | sati tātparye sarve sarvārthavācakā iti bhāṣyāl lakṣaṇāyā
abhāvāt vr̥ttidvayāvacchedakadvayakalpane gauravāt | jaghanyavr̥tti-
kalpanāyā anyāyyatvāt | kathaṃ tarhi gaṅgādipadāt tīrapratyayaḥ [62]
bhrānto ’si | sati tātparye sarve sarvārthavācakā iti bhāṣyam eva gr̥hāṇa |
tathā hi śaktir dvidhā prasiddhā ’prasiddhā ca | āmandabuddhivedyatvaṃ
prasiddhatvam | sahr̥dayahr̥dayamātravedyātvam aprasiddhatvam | tatra
gaṅgādipadānāṃ pravāhādau prasiddhā śaktiḥ, tīrādau cāprasiddheti kim
anupapannam | nanu sarve sarvārthavācakā iti ced brūṣe tarhi ghaṭa-
padāt paṭapratyayaḥ kiṃ na syād iti cen na | sati tātparye ity uktatvāt
tātparyābhāvād iti gr̥hāṇa | tātparyaṃ cātra aiśvaraṃ devatāmaharṣi-
lokavr̥ddhaparamparāto ’smadādibhir labdham iti sarvaṃ surūḍham |

18. śavatyaparaparyāyaiveti, éd. Baroda.



TEXTE SANSKRIT 29

nanu vyañjanā kaḥ padārthaḥ | ucyate | mukhyārthabādhanir-
apekṣabodhajanako mukhyārthasaṃbaddhāsaṃbaddhasādhāraṇaḥ 19
prasiddhāprasiddhārthaviṣayako vaktrādivaiśiṣṭyajñānapratibhādyud-
buddhaḥ saṃskāraviśeṣo vyañjanā [63] ata eva nipātānāṃ dyotakatvaṃ
sphoṭasya vyaṅgyatā ca haryādibhir uktā | dyotakatvaṃ ca svasamabhivy-
āhr̥tapadaniṣṭhaśaktivyañjakatvam iti | vaiyākaraṇānām apy etatsvīkāra
āvaśyakaḥ | eṣā ca śabdatadarthapadapadaikadeśavarṇaracanāceṣṭādiṣu
sarvatra tathaivānubhavāt | vaktrādivaiśiṣṭyajñānaṃ ca vyaṅgyaviśeṣa-
bodhe sahakārīti na sarvatra tadapekṣety anyatra vistaraḥ [64] yat
tu tārkikāḥ lakṣaṇayāiva gatārthā vyañjaneti na sā svīkāryety āhuḥ |
tan na lakṣaṇāyā mukhyārthabādhapūrvakalakṣyārthabodhakatvāt |
mukhyārthasaṃbaddhārthasyaiva lakṣaṇāyā bodhakatvāt vyañjanāyā
atathātvena tadantarbhāvāc ceti dik [65]

nanu ko ’yaṃ vr̥ttyāśrayaḥ śabdaḥ | varṇāḥ pratyekam iti ced, na |
dvitīyādivarṇoccāraṇavaiyarthyāpatteḥ | nāpi varṇasamūhaḥ 20 | uccarita-
pradhvaṃsitvena yaugapadyāsaṃbhavāt | abhivyakter utpatter vā kṣaṇa-
sthāyitvāt kṣaṇātmakakālasya 21 pratyakṣāyogyatvena tadavacchinna-
varṇasyāpy apratyakṣatvāt | uccāraṇādhikaraṇakālottarakālavr̥ttidhvaṃ-
sapratiyogitvam uccaritapradhvaṃsitvam | « iko yaṇ aci » ityādau « ta-
sminn iti » paribhāṣopaskr̥tavākyārthe ’yaṃ pūrvo ’yaṃ para iti naṣṭasya
pratyakṣaviṣayedaṃśabdena paurvāparyavyavahārāyogāc ca [66]

yat tu tārkikāḥ | varṇānām anityatve ’pi uttarottaravarṇe pūrvapūrva-
varṇavattvam avyavahitottaratvasaṃbandhena saṃskāravaśād gr̥hyata
iti padasya pratyakṣatvāc cchābdabodhaḥ | yad vā pūrvapūrvavarṇajāḥ
śabdāḥ śabdajaśabdanyāyena caramavarṇapratyakṣaparyantaṃ jāyamānā
eva santīti na padapratyakṣānupapattiḥ | yad vā pūrvapūrvavarṇānu-
bhavajanyasaṃskārasadhrīcīnacaramavarṇānubhavataḥ śābdabodha ity
āhuḥ | tan na | ādye ’yaṃ pūrvo ’yaṃ para ity abhilāpāsaṃbhavena avy-
avahitottaratvasaṃbandhāyogāt | naṣṭavidyamānayor avyavahitottara-

19. °saṃbandhāsaṃbandha°, éd. HSG.
20. varṇasaṃghātaḥ, éd. HSG.
21. kṣaṇātmakālasya, éd. Baroda.



30 TEXTE SANSKRIT

tvasaṃbandhasya vaktum aśakyatvāc ca | dvitīye śabdajaśabdanyāyena
padapratyakṣopapādane ’pi padasyāvidyamānatvena tatra śaktyāśraya-
tvasya grahānupapatteḥ | avidyamāne āśrayatvāṅgīkāre naṣṭo ghaṭo jala-
vān ityādyāpatteś ca | tr̥tīye yena krameṇānubhavas tenaiva krameṇa
tatsaṃskārasthitir ity atra vinigamakābhāvāt « saro raso » « nadī dīna »
ityādau viparītasaṃskārodbodhena pratyekam anyārthapratyayāpatteḥ
[67] utpattivināśavadvarṇasamudāyarūpapadasya manuṣyādivadbhede
« eka indraśabdaḥ kratuśate prādurbhūto yugapat sarvayāgeṣv aṅgaṃ
bhavati » iti bhāṣyavirodhāpatteś ca | prādurbhūto ’bhivyaktaḥ | nanu kas
tarhi vr̥ttyāśrayaś śabdaḥ | sa sphoṭātmaka iti gr̥hāṇa ||

nanu ko’yaṃ sphoṭaḥ | ucyate | caturvidhā hi vāg asti, parā paśyantī
madhyamā vaikharī ca | tatra mūlādhārasthapavanasaṃskārībhūtā
mūlādhārasthā śabdabrahmarūpā spandaśūnyā bindurūpiṇī parā vāg
ucyate | nābhiparyantam [68] āgacchatā tena vāyunā ’bhivyaktā mano-
gocarībhūtā paśyantī vāg ucyate | etad dvayaṃ vāgbrahma yogināṃ
samādhau nirvikalpakasavikalpakajñānaviṣaya ity ucyate | tato hr̥daya-
paryantam āgacchatā tena vāyunā ’bhivyaktā tattadarthavācakaśabda-
sphoṭarūpā śrotragrahaṇāyogyatvena sūkṣmā japādau buddhinirgrāhyā
madhyamā vāg ucyate | tata āsyaparyantam āgacchatā tena vāyunor-
dhvam ākrāmatā ca mūrdhānam āhatya parāvr̥tya ca tattatsthāneṣv abhi-
vyaktā paraśrotreṇāpi grāhyā vaikharī vāg ucyate | tad āha [69]

parā vāg mūlacakrasthā paśyantī nābhisaṃsthitā |
hr̥disthā madhyamā jñeyā vaikharī kaṇṭhadeśagā || iti
vaikharyā hi kr̥to nādaḥ paraśravaṇagocaraḥ |
madhyamayā kr̥to nādaḥ sphoṭavyañjaka ucyate || iti ca

yugapad evamadhyamāvaikharībhyāṃ nāda ucyate | tatra madhyamā-
nādo ’rthavācakasphoṭātmakaśabdavyañjakaḥ | vaikharīnādo dhvaniḥ
sakalajanaśrotramātragrāhyo bheryādinādavan nirarthakaḥ | madhyamā-
nādaś ca sūkṣmataraḥ karṇapidhāne japādau ca sūkṣmataravāyuvyaṅgyaḥ
śabdabrahmarūpasphoṭavyañjakaś ca | tādr̥śamadhyamānādavyaṅgyaḥ
śabdaḥ sphoṭātmako brahmarūpo nityaś ca [70] tad āha hariḥ |



TEXTE SANSKRIT 31

anādinidhanaṃ brahma śabdatattvaṃ yad akṣaram |
vivartate ’rthabhāvena prakriyā jagato yataḥ || iti

sa ca yady apy eko ’khaṇḍaś ca tathāpi padaṃ vākyaṃ japākusumādi-
lauhityapītatvādivyañjakoparāgavaśād lohitaḥ pītaḥ sphaṭika iti bhāna-
vad [71] varṇādivyaṅgyaḥ varṇarūpaḥ padarūpo vākyarūpaś ca | yathā
ca mukhe maṇikr̥pāṇadarpaṇavyañjakopādhivaśād dairghyavartulatvādi-
bhānaṃ tadvat | tad uktam |

pade na varṇā vidyante varṇeṣv avayavā na ca
vākyāt padānām atyantaṃ praviveko na kaścana

kiñca | vyañjakadhvanigatakatvagatvādikaṃ 22 sphoṭe bhāsate | bimba-
gatadharmavaiśiṣṭyenaiva pratibimbasya loke ’vadhāraṇād | vyañjaka-
rūṣitasyaiva 23 sphaṭikāder bhānāc ca | yathā caikasyākāśasya ghaṭākāśo
mahākāśa ity aupādhiko bhedaḥ, yathā caikasya cetanasyaupādhiko jīv-
eśvarabhedo jīvānāṃ ca parasparaṃ bhedaḥ, evaṃ sphoṭe vyañjaka-
dhvanigatakatvādibhānāt kakāro buddha ity aupādhiko bhedavyava-
hāraḥ | aupādhiko bheda ity atropādhiḥ ghaṭakatvādibhir 24 bhinna
upadheyas tu ākāśasphoṭādir eka eveti tātparyam | padavākyayos sa-
khaṇḍatvapakṣe tv antimavarṇavyaṅgyaḥ sphoṭa eka eva | pūrvapūrva-
varṇas tu tātparyagrāhakaḥ | nyāyanaye citragur ityādau citrādipada-
vat [72]

dhvanis tu dvividhaḥ | prākr̥to vaikr̥taś ca | prakr̥tyā ’rthabodhaneccha-
yā svabhāvena vā jātaḥ sphoṭavyañjakaḥ prathamaḥ prākr̥taḥ | tasmāt prā-
kr̥tāj jāto vikr̥tiviśiṣṭaś cirasthāyī nivartako vaikr̥tikaḥ |

harir apy āha [73]
sphoṭasya grahaṇe hetuḥ prākr̥to dhvanir iṣyate ||
śabdasyordhvam abhivyakter vr̥ttibhede tu vaikr̥tāḥ |
dhvanayaḥ samupohante sphoṭātmā tair na bhidyate || iti

22. °dhvanigataṃ katvagatvādikaṃ… : éd. HSG.
23. °rūpitasyaiva : éd. HSG.
24. katvādir bhinnaḥ : éd. HSG; ghaṭa om. éd. HSG.



32 TEXTE SANSKRIT

śabdasyābhivyakter ūrdhvaṃ vaikr̥tā dhvanayo jāyante iti śeṣaḥ |
vr̥ttibhede iti |

abhyāsārthe drutā vr̥ttir madhyā vai cintane smr̥tā |
śiṣyāṇām upadeśārthaṃ vr̥ttir iṣṭā vilambitā || iti [74]

tisr̥ṣu vr̥ttiṣu samupohante kāraṇāni bhavanti sphoṭas tu tair na
bhidyanta iti tadarthaḥ [75] atredaṃ bodhyam | kenacid ghaṭam ānayeti
vaikharīnādaḥ prayuktaḥ, sa kenacic chrotrendriyeṇa gr̥hītaḥ, sa nāda
indriyadvārā buddhihr̥dgatas sann arthabodhakaṃ śabdaṃ svaniṣṭha-
katvādinā vyañjayati tasmād arthabodhaḥ | sphuṭaty artho ’smād iti
vyutpattyā sphoṭaḥ | uccārayitus tu yugapad eva madhyamāvaikharī-
bhyāṃ 25 nāda utpadyate | tatra vaikharīnādo vahneḥ phūtkārādivan
madhyamānādotsāhakaḥ, madhyamānādaḥ sphoṭaṃ vyañjayatīti śīghram
eva tato ’rthabodhaḥ | parasya vilambenānubhavasiddhatvāt | ata eva
« śrotropalabdhir buddhinirgrāhyaḥ prayogeṇābhijvalita ākāśadeśaḥ śab-
daḥ » ityākaragranthas saṃgacchate | katvādinā śrotropalabdhitvaṃ
sphoṭātmakapadādirūpeṇa tu buddhinirgrāhyatvaṃ, sa ca prayogeṇa
vaikharīrūpeṇābhijvalitaḥ svarūparūṣitaḥ kr̥ta iti tadarthaḥ | tatrāpi
śakyatvasyaiva śaktatāvacchedikāyā varṇapadavākyaniṣṭhajāter vācaka-
tvam | tad uktam [76]

anekavyaktyabhivyaṅgyā jātiḥ sphoṭa
iti smr̥teti | tasmād aṣṭavidhasphoṭātmakaś śabdo vr̥ttyāśrayaḥ | vastutas
tu vākyasphoṭo vākyajātisphoṭa eva vā vr̥ttyāśrayaḥ | tata eva loke ’rtha-
bodha ityādy uktatvād iti sarvaṃ sustham | iti sphoṭanirūpaṇam ||

atha śabdabodhasahakārikāraṇāni ākāṅkśā yogyatā āsatti tātparyāṇi |
vākyasamayagrāhikā ākāṅkśā | sā caikapadārthajñāne tadarthānvaya-
yogyārthasya yaj jñānaṃ tadviṣayecchā asyānvayyarthaḥ kaḥ ity evaṃ-
rūpā puruṣaniṣṭhaiva [77] tathāpi tasyāḥ svaviṣaye ’rthe āropaḥ | ayam
artho ’rthāntaram ākāṅkṣatīti vyavahārāt | idam evābhidhānāparyava-
sānam ity ucyate | pade tu nāropāḥ, arthabodhottaram evākāṅkṣodayāt |

25. vaikharibhyām : éd. HSG.



TEXTE SANSKRIT 33

padaṃ sākāṅkṣam iti tu sākāṅkṣārthabodhakam ity arthakam | tad uktaṃ
samarthasūtre bhāṣye

parasparavyapekṣāṃ sāmarthyam eke | kā punaś śabdayor
vyapekṣā na brūmaś śabdayor iti kiṃ tarhi arthayor iti [78]

īdr̥śajijñāsotthāpakaṃ caikapadārthe ’parapadārthavyatirekaprayuk-
tasyānvayabodhājanakatvasya jñānam iti tadviṣaye tādr̥śānvayabodha-
janakatve ’py ākāṅkṣeti vyavahāraḥ | yad vā utthāpakatāvisayatānya-
tarasaṃbandhenobhayasaṃbandhena vā ’rthāntarajijñāsā ākāṅkṣā |
ādyam « paśya mr̥go dhāvati » ity atra, darśanārthasya kārakadhāv-
anākāṅkṣotthāpakatvaṃ dhāvanaṃ tu tadviṣaya eva | antyaṃ tu « pacati
[79] taṇḍulaṃ devadattaḥ » ityādau, kriyākārakayor dvayor api paras-
paraṃ tadutthāpakatvāt tadviṣayatvāc ca | ata eva ghaṭaḥ karmatvam
ānayanaṃ kr̥tir ity ato ghaṭam ānayetivan nānvayabodhaḥ | ākāṅkṣāvi-
rahāt | ghaṭam ānayeti vibhaktyantākhyātantayor eva sākāṅkṣātvāc ca ||

yogyatā ca parasparānvayaprayojakadharmavattvam | tena payasā siñ-
catīti yogyam | asti ca sekānvayaprayojakadravadravyatvaṃ yogyatā jale,
kāraṇatvena jalānvayaprayojakārdrīkaraṇatvaṃ yogyatā sekakriyāyām |
ata eva vahninā siñcatīti vākyam ayogyam | vahneḥ sekānvayaprayojaka-
dravadravyatvābhāvāt [80] etādr̥śasthaleṣu nānvayabodhaḥ kiṃ tu praty-
ekaṃ padārthabodhamātram iti naiyāyikāḥ | tan na | bauddhārthasyaiva
sarvatra bodhaviṣayatvena bādhasyābhāvāt | harir apy āha | « atyantāsaty
api hy arthe jñānaṃ śabdaḥ karoti ca » iti | ato vandhyāsutādiśabdānāṃ
prātipadikatvaṃ | vahninā siñcatīty ato bodhābhāve [81] tadvākyaprayok-
tāraṃ prati « adraveṇa vahninā kathaṃ sekaṃ bravīṣi » ity upahāsānāpat-
teś ca | vākyārthabodhe jāte buddhārthaviṣaye pravr̥ttis tu na bhavati bud-
dhārthe ’prāmāṇyagrahād ity anyatra vistaraḥ ||

prakr̥tānvayabodhānanukūlapadāvyavadhānam āsattiḥ | « girir agni-
mān » ityāsannam | anāsannaṃ ca « girir bhuktam agnimān devadatt-
ena » iti | āsattir api mandabuddher avilambena śābdabodhe kāraṇam |
amandabuddhes tv āsattyabhāve ’pi [82] padārthopasthitāv ākāṅkṣādito
’vilambenaiva bodho bhavatīti na bodhe tasyāḥ kāraṇatvam | dhvanitaṃ



34 TEXTE SANSKRIT

cedam na padāntasūtre bhāṣye | sthālyām odanaṃ pacatīty ādau sthālyām
ity asyaudanapadena vyavadhāne saty api prakr̥tānvayabodhānukūlatvād
āsannatvākṣatiḥ | ity āsattinirūpaṇam [83]

etad padaṃ vākyaṃ vā etadarthabodhāyoccāraṇīyam itīśvarecchā
tātparyam | ata eva sati tātparye sarve sarvārthavācakāḥ iti śābdikanaye
ghaṭaśabdāt paṭapratyayo netyādy uktam | nānārthasthale loke tātparyan
tu « etat padaṃ vākyaṃ vā etadarthapratyayāya mayoccāryate » iti pra-
yoktur icchārūpam | tātparyaniyāmakaṃ ca loke prakaraṇādikam eva |
ato bhojanaprakaraṇe saindhavam ānayety ukte saindhavapadena lavaṇa-
pratyayaḥ, yuddhāvasare ’śvapratyayaḥ | vedavākye caiśvaratātparyād
arthabodhaḥ [84] nanu prakaraṇādīnāṃ śaktiniyāmakatve śaktyaiva
nirvāhe kin tātparyeṇeti cen na | asmāc chabdād arthadvayaviśeṣyako
bodho jāyate, arthadvaye śaktisattvāt | tātparyaṃ tu kveti na jānīma
ity anubhavavirodhāt | ata eva ca paya ānayety ukte ’prakaraṇajñasya
dugdhaṃ jalaṃ vā āneyam iti praśnaḥ saṃgacchate ||

atha sakalaśabdamūlabhūtatvād dhātvartho nirūpyate | tatra phalānu-
kūlo yatnasahito vyāpāro dhātvarthaḥ | phalatvaṃ ca taddhātvarthajanya-
tve sati kartr̥pratyayasamabhivyāhāre taddhātvarthaniṣṭhaviśeṣyatāni-
rūpitaprakāratāvattvam | vibhāgajanyasaṃyogādirūpe patatyādidhātv-
arthe vibhāgasaṃyogayoḥ phalatvavāraṇāyobhayam | karmapratyayasam-
abhivyāhāre tu phalasya viśeṣyatā | [85] vyāpāratvaṃ ca dhātvarthaphala-
janakatve sati dhātuvācyatvaṃ | anukūlatvaṃ saṃsargaḥ | anukūlatvaṃ
ca phalaniṣṭhajanyatānirūpitajanakatvam [86-87]

bhāvapradhānam ākhyātaṃ sattvapradhānāni nāmāni
iti niruktokter vyāpāramukhyaviśeṣyako bodhaḥ | tatra tiṅvācyaṃ saṃ-
khyāviśiṣtakārakam, kālaś ca vyāpāraviśeṣaṇam [88]

pare tu phalavyāpārayoḥ dhātoḥ pr̥thakśaktāv uddeśyavidheya-
bhāvenānvayāpattis tayoḥ syāt | pr̥thagupasthitayos tathā anvaya-
syautsargikatvāt | kiñcaikapade vyutpattidvayakalpane ’tigauravam [89]
tathā hi phalaviśeṣaṇakavyāpārabodhe kartr̥pratyayasamabhivyāhr̥ta-
dhātujanyopasthitiḥ kāraṇam, vyāpāraviśeṣaṇakaphalabodhe karma-



TEXTE SANSKRIT 35

pratyayasamabhivyāhr̥tadhātujanyopasthitiḥ kāraṇam iti kāryakāraṇa-
bhāvadvayakalpanam, dhātor arthadvaye śaktidvayakalpanam, dhātor
bodhajanakatvasambandhadvayakalpanaṃ cātigauravam | tasmāt pha-
lāvacchinne vyāpāre, vyāpārāvacchinne phale ca, dhātūnāṃ śaktiḥ, kar-
tr̥karmārthakatattatpratyayasamabhivyāhāraś ca tattadbodhe niyāmaka
ity āhuḥ [90]

yat tu mīmāṃsakāḥ | phalaṃ dhātvartho vyāpāraḥ pratyayārtha iti
vadanti | tan na | « laḥ karmaṇi » ityādisūtravirodhāpatteḥ | na hi tena
vyāpārasya pratyayārthatā labhyate | kiñca pacati pakṣyati pakvavān ity-
ādau phūtkārādipratītaye tatrānekapratyayānāṃ śaktikalpanāpekṣayaika-
sya dhātor eva śaktikalpanocitā | kiñca phūtkārādeḥ pratyayārthatve
gacchatīty ādau tatpratītivāraṇāya tadbodhe pacisamabhivyāhārasyāpi
kāraṇatvakalpane ’tigauravam [91-92]

kiñca sakarmakākarmakavyavahārocchedāpattiḥ | na ca pratyayārtha-
vyāpāravyadhikaraṇaphalavācakatvaṃ sakarmakatvam, tanmate tat-
samānādhikaraṇaphalavācakatvam akarmakatvaṃ ca, pratyayārthavy-
āpārāśrayatvaṃ kartr̥tvaṃ, ghaṭaṃ bhāvayatīty ādau ṇijarthavyāpāra-
vyadhikaraṇaphalāśrayatvena ghaṭādeḥ karmatvam iti vācyam | abhi-
dhānānabhidhānavyavasthocchedāpatteḥ | na ca vyāpāreṇāśrayākṣepāt
kartur abhidhānam, karmākhyāte ca pradhāṇena phalena svāśrayākṣepāt
karmaṇo ’bhidhānam iti vācyam | jātiśaktivāde jatyākṣiptavyakter
ivāśrayaprādhānyāpattau « kriyāpradhānam 26 ākhyātam » iti yāskavaco
virodhāpatteḥ [93] kiñca phalasya dhātunā tadāśrayasya cākṣepeṇa lābha-
saṃbhavena « laḥ karmaṇi » ity asya vaiyarthyāpatteḥ | karmakartr̥kr̥tāṃ
kārakabhāvanobhayavācakatve gauravāc ca |

kiñca bhāvavihitaghañādīnāṃ vyāpārāvācakatve grāmo gamanavān
ityādyāpattiḥ | tadvācakatve tenāpi svāśrayākṣepe kartur abhidhānāpat-
tiḥ | kiñca « guruḥ śiṣyābhyāṃ pācayati » ityādau « hetumati ca » iti sūtra-
balāt prayojakavyāpārasya ṇijarthatve sthite prayojyavyāpāra ākhyātār-
tho vācyaḥ [94]

26. kriyāpradhānam (les deux éditions), pour la normale bhāvapradhānam.



36 TEXTE SANSKRIT

evañ ca saṃkhyāyāḥ svavācakākhyātārthavyāpāre ’nvayiny evā ’nv-
ayāc chiṣyābhyām iti dvivacanānāpattiḥ | pācayatīty ekavacanānāpattiś
ca | guror anbhidhānena tatra prathamāyā anāpatteś ca | śiṣyaśabdāt tad-
āpatteś cety anyatra vistaraḥ |

sarvakārakānvayitāvacchedakadharmavatī kriyā | tad āha
yāvat siddham asiddhaṃ vā sādhyatvenābhidhīyate āśrita-
kramarūpatvāt sā kriyety abhidhīyate || guṇabhūtair avaya-
vaiḥ samūhaḥ kramajanmanām buddhyā prakalpitābhedaḥ
kriyeti vyapadiśyate [95] iti

bhūvādisūtrasthabhāṣyārthapratipādakaharigranthāt | kramajanma-
naṃ vyāpārāṇāṃ samūhaṃ prati guṇabhūtair avayavair yuktaḥ saṅ-
kalanātmikayaikatvabuddhyā prakalpitābhedarūpaḥ samūhaḥ kriyeti
vyavahriyata iti dvitīyakārikārthaḥ | atrāvayavāśrayaṃ paurvāparyaṃ
samudāyāśrayam ekatvam | kṣaṇanaśvarāṇāṃ vyāpārāṇāṃ vastubhūta-
samudāyābhāvāt « buddhyā » ity uktam | pacati pakṣyatītyādav asiddham |
apākṣīd ityādau siddham asiddham vā sādhyatvenābhidhīyamānaṃ kriyā |
āśriteti yogadarśanaṃ kr̥tam avayavānāṃ krameṇotpattyā | ata evāśrita-
kramarūpā kriyeti ādimakārikārthaḥ | ekaikāvayave ’pi samūharūpāropād
adhiśrayaṇakāle ’pi pacatīti vyavahāraḥ | tad uktam |

ekadeśe samūhe vā vyāpārāṇāṃ pacādayaḥ
svabhāvataḥ pravartante tulyarūpaṃ samāśritāḥ || iti [96]

atra kecit | siddhatvamkriyāntarākāṅkṣotthapakatāvacchedakavaijāty-
avattve sati kārakatvena kriyānvayitve sati kārakāntarānvayāyogya-
tvam | sādhyatvaṃ ca kriyāntarākāṅkṣānutthapakatāvacchedakaṃ sat
kārakāntarānvayayogyatāvacchedakarūpavattvam | hirugādyavyayānāṃ
sādhyatvābhāve ’pi vācakatvavyavahāras 27 tu kriyāmātraviśeṣaṇatvāt |
tatra siddhatvaṃ pāka ityādau kriyā ghañādivācyam | sādhyatvaṃ tu
sarvatraiva dhātupratipādyam | nanu « hariṃ namec cet sukhaṃ yāyāt »

27. kriyāvācakatvavyavahārās, éd. HSG.



TEXTE SANSKRIT 37

ity atra kriyāyā api kriyāntarākāṅkṣatvena siddhatvam astīti cen na |
cecchabdasamabhivyāhāreṇākāṅkṣotthāpanād ity āhuḥ [97]

vastutaḥ sādhyatvaṃ niṣpādyatvam eva, tadrūpeṇaiva bodhaḥ |
spaṣṭaṃ cedam « upapadam atiṅ » ityādau bhāṣye | nanu ghaṭaṃ karotīty
ādau dravyasyāpi sādhyatvena pratītir iti cen na | karotipadādisamabhi-
vyāhārāt tathā pratyaye ’pi svato ghaṭādipadād dravyasya siddhatvenaiva
pratīteḥ |

astibhavativartatividyatīnām arthaḥ sattā | sā cānekakālasthāyinīti
kālagatapaurvāparyeṇa kramavatīti tasyāḥ kriyātvam | satteha ātmadhār-
aṇam [98]

sakarmakatvañ ca phalavyadhikaraṇavyāpāravācakatvam | phala-
samānādhikaraṇavyāpāravācakatvam akarmakatvam | kvacit tu phalāṃ-
śābhāvād akarmakatvam | yathā ’sty ādau kevalaṃ sattādir evārthaḥ |
phalāṃśasya sūkṣmadr̥ṣṭyā ’py apratīteḥ | « astītyutpannasya sattvasya
svarūpadhāraṇarūpāṃ sattām ācaṣṭe » iti niruktokteś ca [99]

vastutas tu śabdaśāstrīyakarmasaṃjñakārthānvayyarthakatvaṃ sakar-
makatvam | tadananvayyarthakatvam akarmakatvam | tena « adhyāsitā
bhūmayaḥ » ityādi siddhiḥ | anvayaś ca pr̥thagbuddhena saṃsargarūpaḥ |
anvayapadasya tatraiva vyutpatteḥ | tena jīvatīty ādau na doṣaḥ | tatra
prāṇādirūpakarmaṇo dhāraṇārthadhātvarthāt pr̥thagbodhād iti « supa
ātmanaḥ » iti sūtre spaṣṭam | « adhiśīṅsthāsām » ity anena bhūmaya
ityādhārasya karmatvam || jānāter viṣayatayā jñānaṃ phalam, ātma-
manaḥsaṃyogo vyāpāraḥ | ata eva «mano jānāti » ity upapadyate | ātmā
’trāntaḥkaraṇam, mano ’pi tadvr̥ttiviśesarūpam | ātmā ātmānaṃ jānātīty
ādau antaḥkaraṇāvacchinnaḥ kartā śarīrāvacchinnaṃ karmeti « karma-
vat » sutre bhāṣye spaṣṭam [100]

yat tu āvaraṇabhaṅgo viṣayatā vā phalam, vyāpāras tu jñānam eveti |
tan na | karmasthakriyakatvāpatteḥ | tadvyavasthā cettham uktā hariṇā |

viśeṣadarśanaṃ yatra kriyā tatra vyavasthitā
kriyāvyavasthā tv anyeṣāṃ śabdair eva prakalpitā || iti

asyārthaḥ | yatra karmaṇi kartari vā kriyākr̥to viśeṣaḥ kaścid dr̥śyate,



38 TEXTE SANSKRIT

tatra kriyā vyavasthitety ucyate | nanv evaṃ pacyādikartary api śrāmādi-
rūpaviśeṣasya darśanād idam ayuktam | kiñca cintayati paśyatītyādīnāṃ
kartr̥sthabhāvakatvānu[101]papattiḥ | kartari kriyākr̥taviśeṣābhāvāt | ata
āha anyeṣām iti | mate iti śeṣaḥ | yatra karmakartr̥sādhārāṇarūpaṃ pha-
laṃ śabdena pratipādyate, sa kartr̥sthabhāvako yathā paśyati ghaṭaṃ,
grāmaṃ gacchati, hasatīty ādau | tatra viṣayatāsamavāyābhyāṃ jñānam
ubhayaniṣṭham yogaś cobhayaniṣṭhaḥ | evaṃ haso ’pi | na hi viṣayatā
”varaṇabhaṅgāv evam | yatra kartr̥vr̥ttikarmasthaphalaṃ 28 sa karmastha-
bhāvakaḥ | yathā bhinnatīty ādau | na hi dvidhābhavanādi katham api kar-
tr̥niṣṭham iti helārājaḥ | tathā cāvaraṇabhaṅgasya viṣayatāyāś ca karma-
mātraniṣṭhatvāj jānāter api karmasthakriyakatvāpattir ity alam |

icchater icchānukūlaṃ jñānam arthaḥ | atītānāgatayor api buddhy-
upārohāt phalaśalitvam |

patir gamivat sakarmakaḥ | narakaṃ patita ityādiprayogāt [102] vi-
bhāgajanyasaṃyogamātraparatve ’karmaka iti | kr̥ña utpattivyadhikara-
ṇas tadanukūlo vyāpāro ’rthaḥ | phalamātrārthakatve ’karmakatvāpattir
yativat | kiñca karmasthabhāvakatvābhāvāt karmakartari yagādyanāpat-
tiḥ | kr̥tir ityādau dhātūnām anekārthatvāt yatnamātre vr̥ttiḥ | yad vā
yatnakr̥tiśabdayor api vyāpārasāmānyavācitaiva | ata eva

sthālīsthe yatne pacinā kathyamāne sthālī pacati
iti « kārake » iti sūtre bhāṣye uktam ity alam |

yat tu tārkikāḥ | phalavyāpārau dhātvarthaḥ | lakārāṇāṃ kr̥tāv eva śak-
tir lāghavāt | na tu kartari, kr̥timataḥ kartr̥tvena tatra śaktau gauravāt | pra-
thamāntapadenaiva tallābhāc ca | ākhyātārthe dhātvartho viśeṣaṇaṃ pra-
kr̥tyarthapratyayārthayoḥ sahārthatve pratyayārthasyaiva prādhānyāt |
prathamāntārthe ākhyātārtho viśeṣaṇam [103] anukūlatvam āśrayatvaṃ
ca saṃsargaḥ | tathā ca caitraḥ pacatīty ādau viklittyanukūlavyāpārānu-
kūlakr̥timāṃś caitra iti bodhaḥ | ratho gacchatīty ādau rathasyācetanatvāt
yatnaśūnyatvena vyāpāre āśrayatve vā ākhyātasya lakṣaṇety āhuḥ ||

28. kartravr̥ttikarmasthaphalaṃ, éd. Baroda.



TEXTE SANSKRIT 39

tan na | yuṣmadasmador lakāreṇa sāmānādhikaraṇyābhāvāt puruṣa-
vyavasthā ’nāpatteḥ | pacantaṃ caitraṃ paśya, pacate devadattāya dehīty
ādau śatr̥śānajādīnām api tibādival lādeśāviśeṣeṇa tebhyaḥ kr̥timātra-
bodhāpatteś ca | na ceṣṭāpattir āśrayāśrayibhāvena karmaṇi sampradāne
ca kr̥ter anvayād iti vācyam nāmārthayor abhedānvayo vyutpanna iti
vyutpattibhaṅgāpatteḥ [104]

nanu « phalamukhagauravaṃ na doṣāya » iti nyāyena śatrādīnāṃ kar-
tari śaktiḥ tibādīnāṃ kr̥tāv eva iti cet, na | sthāny eva vācako lāghavāt,
ādeśānāṃ bahutvena teṣāṃ vācakatve gauravam iti hi tava matam | evaṃ
ca tibādīnāṃ śatrādīnāṃ ca sthānismārakatayā lipisthānīyatvam, bodha-
kas tu lakāra eva | sa ca śatrādyante kartari śaktis tibādyante kathaṃ kr̥tiṃ
bodhayet | « anyāyaś cānekārthatvam » iti nyāyāt [105]

nanu« laḥ karmaṇi» iti sūtre kartr̥karmapade bhāvapradhāne, tathā ca
kartr̥tvaṃ kr̥tiḥ, karmatvaṃ phalam, tayoḥ śaktau sūtrasvarasaḥ | karma-
pratyayānte pacyate odano devadattenetyādau devadattaniṣṭhakr̥tijanya-
vyāpārajanyaviklittimān odana iti bodhaḥ | « kartari kr̥t » iti sūtre tu
kartarīti padasya dhārmipradhānatvāt kr̥tyāśraye śatrādīnāṃ śaktir iti
cet, na | « kartari kr̥t » iti sūtre yat kartr̥grahaṇaṃ tasyaiva « laḥ karmaṇi »
iti sūtre cakārānukr̥ṣṭatvena bhāvapradhānatve sūtrasvarasābhāvāt |
śatrādīnāṃ « sthānyarthābhidhānasamarthasyaivādeśatvam » iti nyāyena
« sthānyarthena nirākāṅkṣatvād ākāṅkṣitavidhānaṃ jyāyaḥ » iti nyāyāt
« kartari kr̥t » ity anena śaktigrahābhāvāt | anyathā devadattena śayya-
māne āsyamāne ca yajñadatto gata ityādau bhāve śānajanāpattiḥ [106]

nanu nāmārthayor abhedānvayānurodhāt śatr̥śānajādīnāṃ kartari
śaktir iti cet, na | pacatikalpaṃ pacatirūpaṃ devadatta ityādyanurodhena
tiṅkṣv api kartur eva vācyatvaucityāt | kiñca kr̥tivācyatve ratho gacchatīty
ādau āśraye lakṣaṇāsvīkāre gauravāpattiḥ | abhihitatvānabhihitatva-
vyavasthocchedāpattiś ca | na ca « anabhihite » iti sūtrasyānabhihitasaṅ-
khyāke ity arthavarṇanam iti vācyam | kr̥ttaddhitasamāsaiḥ saṅkhyābhi-
dhānasyāprasiddhatvāt [107] kiñca yatno ’pi vyāpārasāmānyaṃ dhātuta
eva labhyate, sthālīsthe yatne pacinā kathyamāne sthālī pacatīti « kārake »



40 TEXTE SANSKRIT

ity adhikārasūtre bhāṣyaprayogād ananyalabhyasyaiva śabdārthatvāt kr̥-
tau śakter uktisaṃbhava eva nety alam |

ākhyātārthe dhātvartho viśeṣaṇam ity asya nirākaraṇam avaśiṣyate |
tathā hi prakr̥tyarthapratyayārthayoḥ sahārthatve pratyayārthasyaiva
prādhānyam ity utsargaḥ | pācakaḥ aupagava ity udāharaṇaṃ pākakriyā-
śrayaḥ upagusaṃbandhyabhinnāpatyam iti pratyayārthasya prādhānyan
tayor arthe | tatrāpi pratyayavācyasyaivārthasya prādhānyam | dyotya-
sya tv aprādhānyam eva | yathā ajā ity atra strītvaviśiṣṭapaśuviśeṣa iti
bodhaḥ | tasyotsargasya « bhāvapradhānam ākhyātaṃ sattvapradhānāni
nāmāni » iti [108] yāskavacanam apavādaḥ | tenākhyāte tiṅante kriyāyā
eva prādhānyaṃ śābdabodhe na 29 pratyayārthasyeti bodhyam |

yat tu ākhyātapadena tiṅmātragrahaṇād bhāvapradhānam ity atra
ṣaṣṭhītatpuruṣāśrayaṇāt pratyayārthaprādhānyam eva phalatīti | tan na |
«ākhyātamākhyātena kriyāsātatye» iti sūtre ākhyātapadena tiṅantasyaiva
grahaṇāt | utsargeṇaiva nirvāhe yāskakr̥tāpavādavacanavaiyarthyāpatteś
ca | tasmāt « bhāvapradhānam » ity atra bahuvrīhiḥ | ākhyātapadena tiṅ-
antasyaiva grahaṇam ity alam |

prathamāntārthamukhyaviśeṣyako bodhas tārkikamate iti nirākartum
avaśiṣyate [109] tathā hi śābdikamate paśya mr̥go dhāvatīty ādau mr̥ga-
kartr̥kaṃ dhāvanaṃ dr̥śikriyāyāḥ karma, pradhānaṃ dr̥śikriyaiva | tathā
ca mr̥gakartr̥kadhāvanakarmakaṃ preraṇāviṣayībhūtaṃ tvatkartr̥kaṃ
darśanam iti bodhaḥ | tatra mr̥go dhāvatīty atra viśeṣyabhūtadhāvana-
rūpārthavācakasya dhāvatīty asya prātipadikatvābhāvān na dvitīyā |
karmatvan tu saṃsargamaryādayā bhāsate evaṃ pacati bhavatīty atra
pacikriyākartr̥kā satteti bodhaḥ | pacyādayaḥ kriyā bhavatikriyāyāḥ kar-
tryo bhavantīti bhūvādisūtrasthabhāṣyāt | uktaṃ ca hariṇā 30

subantaṃ hi yathā ’nekan tiṅantasya viśeṣaṇam
tathā hi tiṅantam apy āhus tiṅantasya viśeṣaṇam

29. śabdabodhena, éd. HSG.
30. Uniquement dans l’éditionHSG. Le vers n’est pas attesté dans les écrits de Bhartr̥hari

qui nous sont parvenus.



TEXTE SANSKRIT 41

tārkikamate tu anyadeśasaṃyogānukūladhāvanānukūlakr̥timan-
mr̥gakartr̥kaṃ preraṇāviśayībhūtaṃ yad darśanaṃ tadanukūlakr̥timāṃs
tvam iti bodhaḥ | tatra viśeṣya[110]bhūtārthavācakamr̥gaśabdasya prāti-
padikatvāt dr̥śikriyākarmatvāc ca dvitīyāpattau dhāvantaṃ mr̥gaṃ paś-
yetivat paśya mr̥gaṃ dhāvatītyāpatteḥ | aprathamāsamānādhikaraṇe
śatr̥śānacor nityatvād evaṃ prayogavilayāpatteś ca || nanu viśiṣṭārtha-
vācakasya dhāvati mr̥ga iti vākyasya karmatve ’pi pr̥thaṅmr̥ga ity asya
prātipadikasya karmatvābhāvān na dvitīyeti cet, na | « anabhihite » ity
adhikārasūtrapraghaṭṭake abhidhānañ ca tiṅkr̥ttaddhitasamāsair ity etat-
parigaṇanapratyākhyānaparabhāṣyarītyā dvitīyā”patteḥ |

tathā hi kaṭaṃ bhiṣmaṃ kurv ityādau viśeṣyakaṭaśabdād utpanna-
dvitīyayā karmatvasyoktatvāt viśeṣaṇībhūtabhīṣmaśabdād dvitīyā na syād
ataḥ parigaṇanaṃ bhāṣye kr̥tam | tatpratyākhyānañ ca sarvakārakāṇāṃ
sākṣātsvāśrayadvārā vā aruṇādhikaraṇanyāyena bhāvanānvayasvīkārāt |
ata evoktaṃ bhāṣye « kaṭo ’pi [111] karma bhīṣmādayo ’pi » iti | tatra kaṭa-
niṣṭhakarmatvoktāv api bhīṣmatvādiguṇaviśiṣṭakarmatvānuktes tasmād
dvitīyeti tātparyam | ubhayoḥ paścāt parasparam anvayas tu viśeṣya-
viśeṣaṇabhāvena | ayam evānvayaḥ pārṣṇika ity ucyate | evam evānvayo
’ruṇādhikaraṇe

aruṇayā piṅgākṣyaikahāyanyā somaṃ krīṇāti
ity atra krayaṇakriyāyāṃmīmāṃsakais svīkr̥taḥ | tasmād dhāvati mr̥ga ity
atra ubhayoḥ karmatve dhāvatīty asya prātipadikatvābhāvād viśeṣaṇa-
tvenānyatra nirākāṅkṣatvāc ca dvitīyotpattyabhāve ’pi mr̥gaśabdād
dvitīyā durvāraivety avehi | śābdikamate tu kriyaviśeṣaṇatvenetarārthe
nirākāṅkṣatvādmr̥gaśabdān na dvitīyā | tārkikamate tu viśeṣyārthavācaka-
tvāt mr̥gaśabdāt rājñaḥ puruṣam ānayetivad dvitīyā durvarety alam ati-
vistareṇa | iti dhātvarthanirṇayaḥ [112]

⁂
atha nipātārthanirṇayaḥ

anubhūyate sukham, sākṣātkriyate gurur ityādau nipātānāṃ dyotaka-



42 TEXTE SANSKRIT

tvenānubhavasākṣātkārarūpaphalayor dhātvarthatvena sakarmakatvam |
karmasaṃjñakārthānvayyarthakatvaṃ sakarmakatvam iti niṣkr̥ṣṭamate
’pi phalāśrayatayā karmasaṃjñakasya dhātvarthaphale evānvayauci-
tyena dyotakatvam āvaśyakam | dyotakatvaṃ ca svasamabhivyāhr̥tapada-
niṣṭhavr̥ttyudbodhakatvam | kvacit tu kriyā[113]viśeṣākṣepakatvaṃ dyo-
takatvam | yathā prādeśaṃ vilikhatīty ādau vartamānakriyākṣepakaḥ 31 |
prādeśaṃ vimāya likhatīty arthāvagamāt | ata eva « atha śabdānuśās-
anam» ity atrāthaśabdasya prārambhakriyākṣepakatvaṃ kaiyaṭādyuktaṃ
saṃgacchate | kvacit tu saṃbandhaparicchedakatvaṃ dyotakatvam |
yathā karmapravacanīyānām | viśiṣṭasya na dhātutvam | apāṭhāt | aḍādy
avyavasthāpatteś ca [114]

yat tu tārkikāḥ | upasargāṇāṃdyotakatvaṃ taditaranipātānāṃvācaka-
tvam « sākṣātpratyakṣatulyayoḥ » iti kośāt | namaḥpadena devāya namaḥ
ityādau namaskārārthasya, dānāvasare gave namaḥ ity atra pūjārthasya
prasiddhatvāc ca | sakarmakatvañ ca | svasvasamabhivyāhr̥tanipātānya-
tarārthaphalavyadhikaraṇavyāpāravācakatvam | karmatvañ ca svasva-
samabhivyāhr̥tanipātānyatarārthaphalaśālitvam ity āhuḥ | tan na | vai-
ṣamye bījābhāvāt, anubhūyate ity anena sākṣātkriyate ity asya samatvāt |
nāmārthadhātvarthayor bhedena sākṣādanvayābhāvāt | nipātārthadhātv-
arthayor anvayasyaivāsaṃbhavāt | nipātārthaphalāśrayatve ’pi dhātv-
arthānvayaṃ vinā karmatvānupapatteś ca [115]

yady api kecic chābdikāḥ | nipātānāṃ vācakatve « śobhanaḥ sam-
uccayaḥ » itivat śobhanaś ca ity āpattiḥ | « ghaṭṣasya samuccayaḥ » iti-
vat « ghaṭasya ca » ity āpattiś cety āhuḥ | tan na | śabdaśaktisvabhāvena
nipātaiḥ svārthasya paraviśeṣaṇatvenaiva bodhanena viśeṣaṇānvayāpra-
saṅgāt | ṣaṣṭhyaprāpteś ca [116]

kiñca ghaṭaṃ paṭañ ca paśyetyādau ghaṭam ity asya kriyāyām evānv-
ayaḥ | ata eva tato dvitīyā | ghaṭaṃ samuccayavantaṃ paṭaṃ paśyeti bodh-
aḥ | samuccayasya pratiyogyākāṅkṣāyāṃ sannihitatvāt ghaṭasya pratiyog-
itvam, paṭe tu samuccayasya bhedenānvayo na tu paṭasya samuccaya iti

31. virmāna°, éd. Baroda.



TEXTE SANSKRIT 43

kva ṣaṣṭḥyāpādanam | nāmārthayor abhedānvayavyutpattis tu nipātātirik-
taviṣayā [117]

nipātānām arthavattvam api dyotyārtham ādāyaiva | śaktilakṣaṇā-
dyotatā ’nyatamasaṃbandhena bodhakatvasyaivārthavattvāt | nañsamāse
uttarapadārthaprādhānyaṃ dyotyārthāpekṣayaiva | pratiṣṭhate ity atra
tiṣṭhatir eva gativācī dhātūnām anekārthatvāt | praśabdas tu tadarthagaty-
āditvasya dyotakaḥ [118]

ata eva dhātuḥ pūrvaṃ sādhanena yujyate paścād upasargeṇeti sid-
dhāntitam | sādhanaṃ kārakaṃ tatprayuktakāryeṇa, upasargeṇa upa-
sargasaṃjñakaśabdena | ata hi bhāṣye

pūrvaṃ dhātur upasargeṇa yujyate pāścāt sādhanena iti |
naitat sāraṃ pūrvaṃ dhātus sādhanena yujyate pāścād upa-
sargeṇa, sādhanaṃ hi kriyāṃ nirvartayati tām upasargo vi-
śinaṣṭīti | satyam evametat | yas tv asau dhātūpasargayor abhi-
saṃbandhas tam abhyantaraṃ kr̥tvā dhātuḥ sādhanena yuj-
yate | avaśyaṃ caitad evaṃ vijñeyaṃ yo hy evaṃ manyate
pūrvaṃ dhātuḥ sādhanena yujyate pāścād upasargeṇeti tasya
āsyate guruṇā ity akarmakaḥ upāsyate guruḥ iti kena [119] sa-
karmakaḥ syāt | iti

hariṇā ’py uktam
dhātos sādhanayogyasya bhāvinaḥ prakramād yathā
dhātutvaṃ karmabhāvaś ca yathā ’nyad api dr̥śyatām ||
buddhisthād abhisaṃbandhāt tathā dhātūpasargayoḥ
abhyantarīkr̥to bhedaḥ padakāle prakāśate || iti

asyārthaḥ | yathā bhāvisādhanasaṃbandhāśrayaṇena kriyāvācitvam
āśritya dhātusaṃjñocyate yathā ca sanpratyaye cikīrṣite bhāvīṣikarma-
tvam āśrityopakrame eveṣikarmatvam uktam, tathā bhāvyupasargasaṃ-
bandhād upakrame eva viśiṣṭakriyāvācakatvaṃ dr̥śyatām | dhātūpa-
sargayoḥ saṃbandhaṃ buddhiviṣayīkr̥tyopasargārthakr̥to viśeṣo dhātu-
naivābhyantarīkr̥taḥ padaprayogakāle upasargasaṃbandhe sati prakāś-



44 TEXTE SANSKRIT

ate | śrotur iti śeṣaḥ | upasargayogāt prāg eva dhātunaivopasargārtha-
viśiṣṭaḥ svārtha ucyate iti tātparyam | pūrvaṃ dhātur upasargeṇeti tu
tadarthasya dhātvarthāntarbhāvād vyavahāraḥ |

candra ivamukham ityādau candrapadasya svasadr̥śe ’prasiddhā śaktir
eva lakṣaṇā | « nañivayuktam anyasadr̥śādhikaraṇe » iti nyāyāt | ivapadaṃ
tātparyagrāhakaṃ | tātparyagrāhakatvaṃ ca svasamabhivyāhr̥tapada-
syārthāntaraśaktidyotakatvam ity āgatam ivapadasya dyotakatvam [120]

yat tu ivārthas sādr̥śyam, tatra pratiyogyanuyogibhāvenaiva
candramukhayor anvayopapattau kiṃ lakṣaṇayā | tathā ca candra-
pratiyogikasādr̥śyāśrayo mukham iti bodha ity āhuḥ | tan na | candra
iva mukhaṃ dr̥śyate, candram iva mukhaṃ paśyāmīty ādau candrapada-
sya mukharūpakarmasāmānādhikaraṇyābhāvād uktānuktatvaprayukta-
vibhaktyanāpatteḥ ṣaṣṭhyāpatteś ca | pare tv ivaśabdasyopamānatādyota-
katvam | upamānatvañ ca | upamānopameyobhayaniṣṭhasādhāraṇa-
dharmavattveneṣaditaraparicchedakatvam | taddharmavattayā pari-
cchedyatvañ copameyatvam | sādhāraṇadharmasaṃbandhāś ca kvacit
viśeṣyatayā ’nveti kvacit [121] viśeṣaṇatayā | evaṃ ca candra iva āhlāda-
kaṃ mukham ityādau āhlādakopamānabhūtacandrābhinnam āhlādakaṃ
mukham iti bodhaḥ | candra iva mukham āhlādayatīty ādau copamāna-
bhūtacandrakartr̥kāhlādābhinno mukhakartr̥kāhlāda iti bodhaḥ | idam
« upamānāni sāmānyavācanaiḥ » ity atra bhāṣye spaṣṭam ity āhuḥ |

nañ dvividhaḥ, paryudāsaḥ prasajyapratiṣedhaś ca | tatrāropaviṣaya-
tvaṃ nañparyudāsadyotyam | āropaviṣayatvadyotakatvañ ca nañaḥ sam-
abhivyāhr̥taghaṭādipadānām āropitapravr̥ttinimittabodhakatve 32 tāt-
paryagrāhakatvam | pravr̥ttinimittaṃ ghaṭatvabrāhmaṇatvādi 33 | tasmād
abrāhmaṇa ityādau āropitabrāhmaṇatvavān kṣatriyādir iti bodhaḥ | ata
evottarapadārthaprādhānyaṃ nañtatpuruṣasyeti pravādas saṃgacchate |
ata eva ca atasmai brāhmaṇāya asaḥ [122] śivaḥ ityādau sarvanāma-
kāryam 34 | anyathā gauṇatvān na syāt | pravrttinimittāropas tu sadr̥śe eva

32. āropitavr̥ttinimittaka°, éd. HSG.
33. °brāhmaṇatvādī, éd. HSG.
34. sarvanāmakaryyam, éds. HSG et Baroda. Le caractère facultatif prévu par P. 8.4.46



TEXTE SANSKRIT 45

bhavatīti « paryudāsaḥ sadr̥śagrāhī » iti pravādaḥ | paryudāse niṣedhas tv
arthaḥ 35 | anyasminn anyadharmāropas tu āhāryajñānarūpaḥ |

bādhakālikam icchājanyaṃ jñānam evāhāryam iti vr̥ddhāḥ | sādr̥ś-
yādayas tu prayogopādhayaḥ, paryudāse tv ārthikārthāḥ | tad uktaṃ hari-
ṇā

tatsādr̥śyam abhāvaś ca tadanyatvaṃ tadalpatā
aprāśastyaṃ virodhaś ca nañarthāḥ ṣaṭ prakīrtitāḥ || iti

tatsādr̥śyaṃ gardabhe ’naśvo ’yam ityādau | abhāvas tu prasajya-
pratiṣedhe vakṣyate | tadanyatvam amanuṣyaṃ prāṇinam ānayetyādau |
tadalpatvam anudarā kanyā ity atra arthāt sthūlatvaniṣedhenodara-
syālpatvaṃ gamyate | aprāśastyaṃ brāhmaṇe abrāhmaṇo ’yam iti
prayoge | virodhaḥ asuraḥ adharma iti prayoge [123]

paryudāsas tu svasamabhivyāhr̥tapadena sāmārthyāt samasta eva 36 |
kvacit tu « yajatiṣu ye yajāmahaṃ karoti nānuyajeṣu » ityādau ghaṭaḥ
apaṭo bhavatīty arthake ghaṭo na paṭa ityādau ca samāsavikalpād asamāse
’pi | atrānyonyābhāvaḥ phalito bhavati | prasajyapratiṣedhas tu samas-
to ’samastaś ceti dvividhaḥ | tatra viśeṣyatayā kriyānvayaniyamāt subant-
enāsāmarthye ’pi « asūryalalātayoḥ» ityādi jñāpakāt samāsaḥ | tad uktam |

prasajyapratiṣedho ’yaṃ kriyayā saha yatra nañ | iti [124-25]
atra kriyāpadaṃ guṇasyāpy upalakṣaṇam iti bahavaḥ | ata eva nañsūtre
bhāṣye « prasajyāyaṃ kriyāguṇau tataḥ paścān nivr̥ttiṃ kurute » ity uk-
tam | udāharaṇam « nāsmakam ekaṃ priyam » iti | ekapriyapratiṣedhe
bahupriyapratītiḥ | evaṃ « na saṃdehaḥ » « nopalabdhiḥ » ity udāha-
raṇaṃ guṇasya | saṃdehādīnāṃ guṇatvāt | kriyodāharaṇam « anaci ca »
« gehe ghaṭo nāsti » ityādi | tasya samastasya tu atyantābhāva evārth-
aḥ | asamastasya tu atyantābhāvo ’nyonyābhāvaś ca | tādātmyetarasaṃ-
est invoqué à gré par nos éditeurs, le plus souvent, par l’éd. HSG, où l’on peut voir dans la
même ligne, paryudāsa et paryyudāsa.

35. tv ārthaḥ, éd. Baroda, éd. HSG.
36. prāyaḥ : mot supplémentaire ne figurant que dans quelques manuscrits, éds. Baroda

et HSG.



46 TEXTE SANSKRIT

bandhābhāvo ’nyonyābhāvo bheda ity arthaḥ | « asūryampaśyā rājadārāḥ»
« gehe ghaṭo nāsti » « ghaṭo na paṭaḥ » ity udāharaṇāni [126]

prāgabhāvapradhvaṃsābhāvau tu na nañdyotyau | tatrātyantābhāvo
viśeṣyatayā tiṅantārthakriyānvayy eva | nañarthātyantābhāvaviśeṣyaka-
bodhe tiṅsamabhivyāhr̥tadhātujanyopasthiteḥ kāraṇatvāt | tathā ca
ghaṭo nāstīty ādau ghaṭakartr̥kasattāpratiyogiko ’bhāva iti bodhaḥ | ata
evāhaṃ nāsmi tvaṃ nāsīty ādau ghaṭau na sto ghaṭā na santīty ādau ca
puruṣavācanavyavasthopapadyate | anyathā yuṣmadādes tiṅsāmānādhi-
karaṇyābhāvāt madabhāvo ’stīty ādāv iva sā na syāt | asaṃdeha ityādau tu
āropitārthakanañaiva samāsaḥ [127-28] atyantābhāvas tu phalita eva |

vāyau rūpaṃ nāstīty atra tu tātparyānupapattyā rūpapratiyogikāty-
antābhāve 37 lakṣaṇā | tena vāyvadhikaraṇikā rūpābhāvakartr̥kā sat-
teti bodhaḥ | vastutas tu samaniyatābhāvaikyam āśritya phalitārtha
evāyam | arūpamastīty arthakaṃvā tat | etenātyantābhāvaprakārakakriyā-
viśeṣyako bodha iti tārkikoktam apāstam [129]

nanv evaṃ ghaṭasattārūpo ’rthaḥ prathamaṃ buddho nañā nivartay-
itum aśakyaḥ, sato niṣedhāyogāt, asatas tv asattvād eva nivr̥ttisiddhyā
niṣedho vyarthaḥ |

satāṃ ca na niṣedho ’sti so ’satsu ca na vidyate
jagaty anena nyāyena nañarthaḥ pralayaṃ gataḥ ||

iti cen na | bauddho hi śabdo vācakaḥ bauddha evārtho vācya ity uk-
tatvāt buddhisato ’py arthasya nañā bāhyasattāniṣedhāt | buddho sann api
ghaṭo bahir nāstīty arthāt |

na ca ghaṭāstipadānāṃ yā ghaṭaviṣayā ’stibuddhir jātā sā nañā nivart-
yate kiṃbauddhārthasvīkāreṇeti vācyam | buddheś śabdāvācyatvenanañā
tanniṣedhāyogāt | etena bauddhārtham asvīkurvanto nañarthabodhāya
kaṣṭakalpanāṃ kurvantas tārkikāḥ parāstāḥ | ghaṭo na paṭa ity atra ghaṭa-
padasya ghaṭapratiyo[130]gikabhedāśraye aprasiddhā śaktir eva lakṣaṇā,
nañpadaṃ tātparyagrāhakam | tātparyagrāhakatvaṃ dyotakatvam evety

37. rupa°, éd. HSG.



TEXTE SANSKRIT 47

uktam | ata evānyonyābhāvabodhe pratiyogyanuyogipadayoḥ samānavi-
bhaktikatvaṃ niyāmakam iti vr̥ddhoktaṃ saṃgacchate |

yat tu ghaṭapadaṃ ghaṭapratiyogike lākṣaṇikaṃ nañpadaṃ tu bheda-
vati, ato ghaṭapratiyogikabhedavān paṭa iti bodha iti tārkikair uktam | tan
na | bhedavati nañarthe bhedasyaikadeśatvāt tatra ghaṭārthānanvayāpat-
teḥ | « padarthaḥ padārthenānveti, na tu padārthaikadeśena » iti nyāyāt |
padadvaye lakṣaṇāsvīkāre gauravāc ca | bhāṣyamate lakṣaṇāyā nipātānāṃ
vācakatvasya ca svīkārābhāvād iti saṃkṣepaḥ [131]

evaśabdasyārtho ’vadhāraṇam asaṃbhavaś ca | « evecāniyoge » iti
vārttike niyogo ’vadhāraṇaṃ tadabhāvo ’saṃbhava iti kaiyaṭokteḥ |
anayor arthayor evaśabdo dytotakaḥ | ata eva taṃ vināpi tadarthapratī-
tiḥ | sarvaṃ vākyaṃ sādhāraṇam iti vr̥ddhoktaṃ saṃgacchate | lavaṇam
evāsau bhuṅkte ityādau prācuryārthakasya, ghaṭa eva prasiddha ityādāv
apy arthakasya, kveva bhokṣyase ityādāv asaṃbhavārthakasya ca tasya
sattvam ity ālaṃkārikāḥ [132]

tac cāvadhāraṇaṃ trividham | viśeṣyasaṃgataivakāre ’nyayogavyava-
cchedarūpaṃ viśeṣaṇasaṃgataivakāre ’yogavyavacchedarūpam kriyā-
saṃgataivakāre ’tyantāyogavyavacchedarūpam | viśeṣye, pārtha eva
dhanurdharaḥ [133-34] pārthetaravr̥tti yad dhanurdharatvaṃ tādr̥śa-
dhanurdharatvavān pārtha iti bodhaḥ | ity anyasmin dhanurdharatva-
saṃbandhavyavacchedaḥ | viśeṣaṇe, śaṅkhaḥ pāṇḍura eva | ayogaḥ saṃ-
bandhābhāvaḥ tasya vyavacchedo nivr̥ttiḥ, dvābhyāṃ niṣedhābhyāṃ pra-
kr̥tārthadārḍhyabodhanenāvyabhicaritapāṇḍuratvaguṇavān 38 śaṅkha iti
bodha ity ayogavyavacchedaḥ | na tu nīla iti phalati | kriyāyāṃ, nīlaṃ
sarojaṃ bhavaty eva | atyanto ’tiśayito ’yogaḥ saṃbandhābhāvas tasya
vyavacchedo ’bhāvaḥ | tathā ca kadācin nīlatvaguṇavad abhinnaṃ yat
sarojaṃ tatkartr̥kā satteti bodhaḥ | kadācid anyādr̥śaguṇasaṃyuktam
ity api gamyate ity atyantāyogavyavacchedaḥ | kvacid evaśabdaṃ vināpi
niyamapratītiḥ | tad uktaṃ bhāṣye « abhakṣyo grāmyakukkuṭa ity ukte

38. prakr̥tārthadārḍhyaṃ bodhanena… éd. HSG.



48 TEXTE SANSKRIT

gamyate etat āraṇyo bhakṣyaḥ » iti | « sarvaṃ vākyaṃ sādhāraṇam » 39 iti
nyāyāt |

ālaṃkārikā api parisaṃkhyā ’laṃkāraprakaraṇe pramāṇāntarena
prāptasyaiva vastunaḥ śabdena pratipādanaṃ prayojanāntarābhāvāt
svatulyānya[135]vyavacchedaṃ gamayatīti | bhāgavate ’pi

loke vyavāyāmiṣamadyasevā nityās tu jantor na hi tatra codanā
vyavasthitis teṣu vivāhayajñasurāgrahair āsu nivr̥ttir iṣṭā || iti

vyavāyo maithunam, āmiṣaṃ matsyādi, madyam, eteṣāṃ sevā jantoḥ
prāṇimātrasya nityā rāgataḥ prāptāḥ | atas tatra codanāvidhir nāsti | nanv
evam « r̥tau bhāryām upeyāt », « hutaśeṣaṃ bhakṣayet », « sautrāmaṇyāṃ
surāgrahān gr̥hṇāti » ity eteṣāṃ vaiyarthyam | bhāryāṃ vivāhitām | ta-
trāha vyavasthitir iti | teṣu punaḥ prāpaṇam ity arthaḥ | niyamasyānya-
nivr̥ttiphalakatvād āha « āsu nivr̥ttir iṣṭā » iti | anyeṣv iti śeṣaḥ | tad uk-
tam [136]

vidhir atyantam aprāptau niyamaḥ pākṣike sati
tatra cānyatra ca prāptau parisaṃkhyeti gīyate || iti

« svargakāmo ’śvamedhena yajeta » iti vidhiḥ | kṣutpratighāto yady
api śaśakādimāṃsaiḥ śvādimāṃsaiś ca bhavati, tathāpi śaśakādimāṃsair
eva kartavya iti parisaṃkhyāyate « pañca pañcanakhā bhakṣyāh » ity
anena | nakhavidalanāvahananābhyāṃ vrīher nistuṣīkaraṇaṃ prāptam,
tatrāvahananena nistuṣīkaraṇaṃ puṇyajanakam iti [137] « vrīhīn ava-
hanti » ity anena niyamyate | yady api parisaṃkhyāyāṃniyame ca svārtha-
hāniḥ prāptabādhaḥ parārthakalpanā ceti doṣatrayam, tathāpy ananya-
gatyā svīkriyate iti vr̥ddhāḥ | « pañca pañcanakhā » ity asya niyamatvena
bhāṣye vyavahr̥tatvāt anyanivr̥ttirūpaphalenaikyāc ca niyamapadena pari-
saṃkhyā ’pi vyākaraṇe gr̥hyata iti saṃkṣepaḥ ||

⁂
39. sārvadhāraṇam, éd. HSG.



TEXTE SANSKRIT 49

atha daśalakārādeśārthāḥ
yady api lakārāṇām evārthanirūpaṇaṃ tārkikaiḥ kr̥tam, tathāpi

« uccārita eva śabdo ’rthapratyāyako nānuccāritaḥ » iti bhāṣyāl loke
tathaivānubhavāc ca tadādeśatiṅām artho nirūpyate | « vartamāne laṭ »
ityādi vidhāyaka « laḥ karmaṇi » iti śaktigrāhakasūtrāṇām ādeśārthaṃ
sthāniny āropya pravr̥ttiḥ [138] tatra saṃkhyāviśeṣakālaviśeṣakāraka-
viśeṣabhāvā lādeśamātrasyārthāḥ | tathā hi lādeśasya vartamānakālaḥ
śabādisamabhivyāhāre kartā, yakciṇsamabhivyāhāre bhāvakarmaṇī 40,
ubhayasamabhivyāhāre ekatvādisaṃkhyā cārthaḥ | tad āha

phalavyāpārayos tatra phale taṅyakciṇādayaḥ
vyāpāre śapśnamādyās tu dyotayanty āśrayānvayam ||

phalavyāpārau tu dhātvarthāv ity uktameva | tatra tiṅsamabhivyāhāre
tadarthasaṃkhyā tadarthakārake viśeṣaṇam | kālas tu vyāpāre | tad āha

phalavyāpārayor dhātur āśraye tu tiṅaḥ smr̥tāḥ
phale pradhānaṃ vyāpāras tiṅarthas tu viśeṣaṇam ||

tiṅarthaḥ kartā vyāpāre, karma ca phale viśeṣaṇam | « kriyāpra-
dhāna[139]m ākhyātam » iti yāskoktau kriyāpadaṃ karaṇavyutpattyā
vyāpāraparaṃ karmavyutpattyā phalaparam iti bodhyam | tathā ca
grāmaṃ gacchati caitra ity atraikatvāvacchinnacaitrābhinnakartr̥ko
vartamānakāliko grāmābhinnakarmaniṣṭho yas saṃyogaḥ tadanukūlaḥ
vyāpāraḥ, grāmo gamyate maitreṇety atra tu maitrakartr̥kavartamāna-
kālikavyāpārajanyo grāmābhinnakarmaniṣṭhaḥ saṃyogaḥ iti ca bodhaḥ
[140]

vartamānakālatvaṃ ca prārabdhāparisamāptakriyopalakṣitatvam
[141] liṭtiṅas tu bhūtānadyatanakālaḥ parokṣatvaṃ ca | śeṣaṃ laḍvat
[142] parokṣatvaṃ ca kārake viśeṣaṇaṃ na tu kriyāyām, tasyā atīndriya-
tvena liṭsūtre bhāṣye pratipādanāt vyabhicārābhāvāt | kr̥bhvādyanupra-
yogasthale kr̥bhvasāṃ kriyāsāmānyam arthaḥ āmprakr̥tes tu tattatkriyā-

40. bhāvakarmaṇi, éd. HSG.



50 TEXTE SANSKRIT

viśeṣaḥ | sāmānyaviśeṣayor abhedānvayaḥ | akarmakaprakr̥tikāmantānu-
prayuktakr̥bhvasām akarmikaiva kriyā | vastutas tu anuprayuktānāṃ
kr̥bhvasāṃ phalaśūnyakriyāsāmānyavācakatvam eva | sakarmakākarma-
katvavyavahāras tu āmprakr̥tibhūtadhātor 41 eveti niṣkarṣaḥ | evañ ca
edhāṃcakre caitra ity atra ekatvāvacchinnaparokṣatvāvacchinnacaitra-
kartr̥kā bhūtānadyatanakālādhikaraṇikā vr̥ddhyabhinnā kriyeti bodhaḥ |
parokṣatvaṃ ca sākṣātkr̥tam ity etādr̥śaviṣayatāśālijñānāviṣayatvam |
bhūtānadyatanatvaṃ ca adyatanāṣtapraharīvyatiriktatve sati bhūtatvam |

luḍādeśasya tu bhaviṣyadanadyatanā[143]rtho ’dhikaḥ | śeṣaṃ laḍvat |
bhaviṣyatvaṃ ca vartamānaprāgabhāvapratiyogikriyopalakṣitatvam | lr̥ṭ-
tiṅas tu bhaviṣyatsāmānyamarthaḥ | leṭtiṅas tu vidhyādir arthaḥ | « chand-
asi liṅarthe leṭ » iti sūtrāt | laṭkriyāto leṭo ’ḍāṭāv iti viśeṣaḥ | bhavāti bhav-
atīti prayogadarśanāt | loṭtiṅas tu vidhyādir arthaḥ | tatrādhīṣṭaṃ satkāra-
pūrvako vyāpāraḥ, āgacchatu bhavān, jalaṃ gr̥hṇātu ityādau, sampraśno
’numatiḥ, gacchati cet bhavān gacchaitīty ādau |

laṅādeśasya tu bhūtānadyatanatvam adhiko ’rthaḥ | śeṣaṃ laḍvat |
liṅādeśasya tu vidhyādir arthaḥ | tatra vidhyādicatuṣṭayānusyūtapravart-
anātvena caturṇāṃ vācyatā laghavāt | tad uktaṃ hariṇā |

asti pravartanārūpam anusyūtaṃ caturṣv api
tatraiva liṅ vidhātavyaḥ kiṃ bhedasya vivakṣayā || iti [144]

pravartanātvaṃ ca pravr̥ttijanakajñānaviṣayatāvacchedakatvam, tac-
cheṣṭasādhanatvaiveti tad eva liṅarthaḥ | na tu kr̥tisādhyatvaṃ tasya
yāgādau lokata eva lābhād ity anyalabhyatvāt | na ca balavadaniṣṭān-
anubandhitvaṃ dveṣābhāvenānyathāsiddhatvāt, ity anyatra vistaraḥ |
luṅādeśasya tu bhūtasāmānyam arthaḥ | bhūtatvaṃ ca vartamāna-
dhvaṃsapratiyogikriyopalakṣitatvam | lr̥ṅādeśasya tu kriyātipattau gam-
yamānāyāṃ hetuhetumadbhāve ca gamyamāne bhūtatvaṃ bhaviṣyatvañ
cārthaḥ | āpādanā tu gamyamānā | bhūte edhaś ced alapsyata odanam
apakṣyat | bhaviṣyati, suvr̥ṣṭiś ced abhaviṣyat subhikṣam abhaviṣyat iti
saṃkṣepaḥ [145]

41. °dhātār, éd. Baroda.



TEXTE SANSKRIT 51

atha naiyāyikānāṃ mate saṃkṣepāl lakārāṇām artho nirūpyate | ta-
tra laḍādilr̥ṅantā daśa lakārāḥ | tatra lakārasya kartā kālaḥ saṃkhyā
ceti trayo ’rthāḥ | tatra karteti pātañjalāḥ | « laḥ karmaṇi ca » iti sūtre
[146] cakāreṇa kartuḥ parāmarśāt | kartr̥sthāne vyāpāra iti bhāṭṭāḥ |
yatna iti naiyāyikāḥ | yuktaṃ caitat | vyāpāratādyapekṣayā lāghavena yat-
natvasyaiva śakyatāvacchedakatvāt 42 | śaktatāvacchedakaṃ 43 ca lakāra-
sādhāraṇaṃ latvam eva bhavatīty ādau cādeśenādeśino lasyaiva smara-
ṇād anvayadhīḥ [147] ādeśeṣu bahuṣu śaktikalpane gauravāt | tadasmara-
ṇe ca śaktibhramād evānvayadhīḥ | caitro gantā, gato grāmaḥ, ityādau
sāmānādhikaraṇyānurodhena yathāyathaṃ kartr̥karmaṇī kr̥ḍvācye | na
caivam « laṭaḥ śatr̥śānacau » ity anena śatr̥śānacor ādeśatvāt kathaṃ kar-
tari śaktiḥ | ādeśiśaktyā nirvāha evādeśaśaktyakalpanāt | caitraḥ pacann
ityādau sāmānādhikaraṇyānurodhād ādeśisaktyā ’nirvāhād atrādeśe ’pi
śaktiḥ |

iyāṃs tu viśeṣaḥ | latvena yatne śaktiḥ, ātmanepadatvena phale | mai-
treṇa gamyate grāma ityādau maitravr̥ttikr̥tijanyagamanajanyaphalaśālī
grāma ity anvayabodhāt | kr̥tiś cātra tr̥tīyārthaḥ | janyatvaṃ saṃsargaḥ |
maitraḥ kr̥tau viśeṣaṇam, sā ca gamane, tac ca phale, tac ca grāme [148]

grāmaṃ gacchati maitra ity atra tu grāmavr̥ttiphalajanakagamanānu-
kūlakr̥timān maitra iti bodhaḥ | phalaṃ ca dvitīyārthaḥ | janakatvaṃ
saṃsargaḥ | grāmaś cātra phale viśeṣaṇam, tad gamane, tac ca kr̥tau,
sā maitre ity viśeṣyaviśeṣaṇabhāvabhedenaiva karmakartr̥sthalīyabodha-
yor viśeṣaḥ | tāvantaḥ padārthās tūbhayatraiva tulyāḥ | maitreṇa gam-
yate iṣyate, kriyate ghaṭa ityādau tu vr̥ttis tr̥tīyayā, viṣayatā tv ākhyāta-
syārthaḥ | maitravr̥ttijñānaviṣayo ghaṭa iti bodhaḥ | ghaṭaṃ jānāti maitra
ityādau tu viṣayatā dvitīyayā, āśrayatvaṃ cākhyātasyārthaḥ | ghaṭaviṣaya-
kajñānāśrayo maitra iti bodhaḥ |

kālaś cātītavartamānānāgatātmā yathayathaṃ laḍāder arthaḥ | laṭo
bhavatīty ādau vartamānatvaṃ, laṅluṅliṭām abhavat abhūt babhūvety-

42. śaktatāvacchedakatvāt, éd. Baroda.
43. śaktayatāvacchedakam, éd. Baroda.



52 TEXTE SANSKRIT

ādau bhūtakālaḥ | luṅlr̥ṭor bhavitā bhaviṣyatīty ādau bhaviṣyatkālaḥ |
liṅloḍleṭāṃ bhavet bhavatu āgneyo ’ṣṭākapālo bhavatīty ādau vidhiḥ |
saṃkhyā ca kevalārthaḥ [149] leṭas tu chandasy eva prayogaḥ | tatra
dīrghatvam api vikalpena, bhavati bhavātīti darśanāt | vyāpārādibodha-
kena laṭā vartamānatvaṃ vyāpārādāv eva bodhyate | pacatītyādito varta-
mānapākānukūlavyāpāravān iti bodhaḥ, evam anyatrāpi | vyāpārabodha-
kākhyātajanyavartamānatvaprakārabodhe ākhyātajanyavyāpāropasthi-
ter 44 hetutvakalpanān nātiprasaṅgaḥ |

vyāpārābodhakajñādhātvādisamabhivyāhr̥tākhyātajanyavartamāna-
tvaprakārakabodhe tu tādr̥śadhātujanyopasthitir hetuḥ | kāryatākara-
ṇatāvacchedikā ca pratyāsattyā viṣayataiveti nātiprasaṅgaḥ | jānāti
icchati yatate ityādau vartamānatvāśrayajñānāśrayatvādibodhasyaivānu-
bhavikatvāt [150] tatra laṭā śaktyā vartamānatvaṃ lakṣaṇayā”śrayatvaṃ
bodhyata iti viśeṣaḥ | laṭā svādhikaraṇakālopādhispanda eva vartamānaḥ
pratyāyyate | vartamānasāmīpye vihitena tu svānadhikaraṇasamīpavartī
tādr̥śakālaḥ | tatrāpi śaktir lakṣaṇā vety anyad etat [151]

nanv ekapadopasthitayoḥ 45 kr̥tivartamānayoḥ kathaṃ mitho ’nv-
ayaḥ | tatpadajanyaśābdabodhe padāntarajanyopasthiter hetutvāt | kārya-
tāvacchedikā ca pratyāsattiḥ prakāratā | karaṇatāvacchedikā ca viśeṣya-
teti | anyathā haripadārthayoḥ daṇḍenetyādau ca karaṇatvaikatvayor
mitho ’nvayāpatteḥ | maivam | tattatpadānyatvasyoktavyutpattau 46 pra-
veśāt | katham anyathaivakārārthayor anyayogavyavacchedayor mitho
’nvayaḥ [152]

ghaṭo naśyatīty ādau vartamānotpattikatvaṃ pratiyogitvaṃ ca laḍ-
arthaḥ | ādyaṃ nāśe prakāraḥ, dvitīyaṃ ghaṭe prakāraḥ | vartamānotpatti-
kanāśapratiyogī ghaṭa iti bodhasyānubhavikatvāt | atra ca vr̥ttidvayasya
yugapadbodhakatvaṃ sarvair eṣitavyam | tādr̥śotpattikatvapratiyogi-
tvayor arthayor yugapad eva bodhāt | na ca tādr̥śotpattikatvam evārtho
’stu | dhātvarthasya nāśasya ghaṭe prātipadikārthe sākṣādanvayāsaṃ-

44. °vyāpāropasthitier, éd. Baroda.
45. ekadopasthitayoḥ, éd. HSG.
46. tattatpadānyatvasyauktavyutpattau, éd. Baroda.



TEXTE SANSKRIT 53

bhavāt | na ca pratiyogitvam evārtho ’stv iti vācyam | ciranaṣṭe ’pi naśyatīti
prasaṅgāt | etenātra vartamānatvam evārtho notpattir ity apāstam [153]

kecit tu latvam evātra pratiyogitvasya vr̥ttyavacchedakaṃ laṭtvaṃ tu
tādr̥śotpattikatvasya | ekadharmāvacchinnavr̥ttidvayasyaiva na yugapad-
bodhakatvam | anyathā daṇḍenetyādau karaṇatvaikatvayor bodho na syād
ity āhuḥ | anye tu naśyatīty ādau laṭā nāśasāmagry eva bodhyate | tena
na ciranaṣṭe naśyatīti prasaṅgaḥ | ata eva vinaśyattā vināśasāmagrīsān-
nidhyam ity āhuḥ prāmāṇikāḥ |

ākhyātāt kriyāviśeṣyako bodha iti vaiyākaraṇāḥ bhāṭṭāś ca | ādyanaye
dhātvarthaḥ kriyā | caitras taṇḍulaṃ pacatīty āditaś caitrakartr̥kataṇḍula-
karmakapāka iti dhīḥ | antyanaye bhāvanā kriyā pratyayārthaḥ | caitrīya-
pākakaraṇikā taṇḍulakarmikā bhāvaneti bodhaḥ | prathamāntārthavi-
śeṣyaka eva bodhaḥ | odanakarmakapākānukūlakr̥timāṃs caitra iti bodha
iti naiyāyikāḥ | dvitīyādyarthakarmakaraṇatvādeḥ kriyāyām eva sarva-
mate ’nvayaḥ |

laṅas tu śakyo hyo ’nadyatanakālaḥ | luṅas tu bhūtasāmānyam | bhūta-
tvaṃ ca vartamānadhvaṃsapratiyogyutpattikatvam, na tu tādr̥śaprati-
yogitvam eva | cirotpa[154]nne ’pi pūrvedyur abhavad iti pratyayāpatteḥ |
naṣṭa ityādau nāśe tadanvayāsaṃbhavāc ca | utpattes tu deśakālādāv anv-
ayān na doṣaḥ | abhavad ityādau tu dhātunotpattiḥ pratyāyyate, naṣṭa ity-
ādau tādr̥śotpattikatvaṃ pratyayeneti viśeṣaḥ |

liṭas tu bhūtakāla eva parokṣatvam apy arthaḥ | ahaṃ cakāretyādipra-
yogādarśanāt | nanu caivaṃ « ṇal uttamo vā » iti jñāpakāt uttamapuruṣas
tatra syād iti vācyam | « supto ’haṃ kila vilalāpa » « matto ’haṃ kila vi-
cacāra » ityādau cittavikṣepādinā pārokṣyam upapādya tatra sūtrasārtha-
kyasaṃbhavāt | tatra ca parokṣatvena pārokṣyasādr̥śye tātparyam | « cakre
subandhuḥ » iti tu na liṭprayogo ’pi tu tiṅantapratirūpako nipātaḥ |

luḍlr̥ṭos 47 tu bhaviṣyatkālaḥ | bhaviṣyattvaṃ vartamānaprāgabhāva-
pratiyogyutpa[155]ttikatvam | utpattau ca deśaviśeṣaḥ kālaviśeṣaś cādhi-
karaṇatvenānveti | gr̥he ghaṭo bhavitā, adya ghaṭo bhaviṣyatīty ādau

47. luṅlr̥ṭos, éd. HSG.



54 TEXTE SANSKRIT

dhātunotpattiḥ pratyāyyate, vartamānaprāgabhāvapratiyogitvam āśraya-
tvaṃ ca pratyayena | gr̥hādhikaraṇakavartamānaprāgabhāvapratiyogy-
utpattyāśrayo ghaṭaḥ, adyatanaprāgabhāvapratiyogyutpattyāśrayo ghaṭa
ity anvayabodhāt | vartamānaprāgabhāvapratiyogitvamātrasya luḍādy-
arthatve śvo gr̥he samutpadya paraśvaḥ prāṅgaṇaṃ gamiṣyati maitre
paraśvaḥ prāṅgaṇe maitro bhaviṣyatīti 48 prasaṅgaḥ |

kecit tu deśaviśeṣaḥ kālaviśeṣaś ca prāgabhāve pratiyogini cānveti |
paraśvaḥ prāṅgaṇemaitro bhaviṣyatīty asya paraśvovr̥ttiḥ prāṅgaṇavr̥ttir
yaḥ prāgabhāvas tatpratiyogyutpattyāśrayaḥ paraśvovr̥ttiḥ prāṅgaṇavr̥t-
tir maitra 49 iti bodhaḥ | tena noktātiprasaṅgaḥ | etena śvobhāvini ghaṭe
adya bhaviṣyatīti prasaṅgo 50 nirasta ity āhuḥ |

naṅkṣyatīty ādau vartamānaprāgabhāvapratiyogyutpattikatvaṃ prati-
yogitvaṃ ca pratyayārthaḥ | śvo ghaṭo naṅkṣyatīty ādau śvovr̥ttiḥ varta-
mānaprāgabhāvapratiyoginī yotpattis tadāśrayanāśapratiyogī ghaṭa ity
anvayabodhaḥ | yat tv atra vartamānaprāgabhāvapratiyogitvam eva praty-
ayārtha iti tan na | śvobhāvināśake ghaṭe adya naṅkṣyatīti prasaṅgāt
[156] pakṣyatīty ādau ādyapākavyaktiprāgabhāvagarbham eva bhaviṣyat-
tvam, pakvavān ityādau caramapākavyaktidhvaṃsagarbham eva bhūta-
tvaṃ bhāsate | tattatsamabhivyāhārasya tādr̥śabodhe hetutvāt | tena pāka-
madhye kasyāścit pākavyakter anutpāde ’pi kasyāścid atītatve ’pi na pakṣ-
yati pakvavān ityādi prayogaḥ |

liṅo vidhir āśīś cārthaḥ | yajetetyādau vidhiḥ, āśīs tu bhūyād ityādau |
sā ca śubhāśaṃsanaṃ tadiccheti yāvat | loṭas tu vidhir anumatir vā | ga-
cchatv ity atrānumativiṣayagamanānukūlakr̥timān iti bodhasyānubhavi-
katvāt | vidhiḥ pravartaneti bhāṭṭāḥ [157]

liṅniṣṭho vyāpāraḥ padārthāntaram, liṅpadajñānam eva vā | tasya
pravartanātvena jñānaṃ śabdādhīnapravr̥ttau kāraṇam | liṅśravaṇe
ācāryo māṃ pravartayatīti jñānād gavānayanādau pravr̥tteḥ | ācārya-
niṣṭhapravartanā tv abhiprāyaviśeṣa evety āhuḥ | tan na | stanapānādipra-

48. bhaviṣyatīte, éd. Baroda.
49. prāṅgaṇavr̥ttimaitraḥ, éd. HSG.
50. prasaṅgā, éd. HSG.



TEXTE SANSKRIT 55

vr̥ttāv iṣṭasādhanatājñānasya hetutāyā āvaśyakatvāt tata evotpattau pra-
vartanājñānasya hetutve mānābhāvāt | svargakāmo yajetetyādau pra-
vartanāviṣayā 51 yāgakāraṇikā svargakarmikā bhāvaneti bodhasya parair
abhyupagamāt pravartanāviṣayatvamātrajñānāt pravr̥ttyanupapatter
āvaśyakasvargasādhanatvādijñānād eva tatra pravr̥tteḥ [158]

kāryaṃ vidhir iti prābhākarāḥ | svargakāmo yajetetyādau svargakāma-
niyojyakaṃ yāgaviṣayakaṃ kāryam iti prāthamiko bodhaḥ | saniyojya-
kaṃ yāgaviṣayakaṃ [159] sthāyisvargasādhanaṃ kāryam iti dvitīyaḥ |
svargakāmaniyojyako yāgaḥ svargakāmakārya iti trtīyaḥ | svargakāmo
yāgakarteti caturthaḥ | ahaṃ svargakāmo ’to yāgo matkr̥tisādhya iti
pañcamaḥ | na ca prathama eva svargakāmakāryo yāga iti bodho ’stu |
tathā ca kāryatve eva śaktir na kārye iti vācyam | yāgādikriyāyāṃ
niyojyānvayaṃ vinā kāryatvānvayānupapatteḥ | niyojyatvaṃ hi kriyā-
niṣṭhakāmyasādhanatājñānādhīnamatkāryam iti bodhavattvam | tat tu
svargakāmanāviśiṣṭe yogyatāvacchedakatayā bhāsate | ghaṭena jalam
āharety atra ghaṭe chidretaratvavat | na ca yāge svargasādhanajñānaṃ
vinedr̥śaṃ niyojyatvaṃ bhātum arhati | na vā yāge svargasādhanatvaṃ
prathamam eva śakyaṃ jñātum | tad dhi sākṣāt paraṃparayā vā | nādyaḥ |
āśuvināśino yāgasya kālāntarabhāvini svargarūpaphale sākṣād ahetutvāt |
nāntyaḥ | paraṃparāghaṭakāpūrvānupasthiteḥ | ato yāgaviṣayakaṃ kār-
yam iti prathamabodhād apūrvopasthitau taddvārā yāge svargasādhana-
tvagrahāt tatra kāryatvabodha ity uktam | niyojyatvaṃ ca padānupa-
sthitam api yogyatayā śābdabodhe bhāsate dvāram ity atra pidhehītivat |

pravartakajñānaviṣayo vidhir iti naiyāyikāḥ | pravartakaṃ ca kr̥ti-
sādhyatveṣṭasādhanatvabalavadaniṣṭānanubandhitvānāṃ jñānam | atas
teṣu liṅśakti[160]trayam | sumeruśr̥ṅgāharaṇaniṣphalācaraṇamadhuviṣa-
saṃpr̥ktānnabhojaneṣu pravr̥ttivāraṇāya yathāsaṃkhyaṃ trayāṇām eva
jñānaṃ pravartakam | yat tu samudite śaktir ekaiveti | tan na | viśeṣya-
viśeṣaṇabhāve vinigamakābhāvena triṣv eva pr̥thakśakteḥ | evaṃ ca

51. pravrtanāviṣayo, éd. Baroda.



56 TEXTE SANSKRIT

svargakāmo yajetetyādau svargakāmīyo yāgaḥ kr̥tisādhyaḥ iṣṭasādhanaṃ
balavadaniṣṭānanubandhī ceti bodha ity eke |

vastuto nāmārthadhātvarthayor bhedena sākṣādanvayasyāvyutpan-
natayā tādr̥śayāgānukūlakr̥timān svargakāma ity eva bodhaḥ | kr̥tisādhya-
tvaṃ ca pravr̥ttisādhyatvam | ato na samudrataraṇādau pravr̥ttiḥ | iṣṭa-
sādhanatvaṃ ceṣṭaniṣṭhasādhyatānirūpakatvam ato na tr̥ptasya bhojane
pravr̥ttiḥ | balavadaniṣṭānanubandhitvaṃ tu svajanyeṣṭotpattināntarīya-
kaduḥkhādhikaduḥkhājanakatvam | na hi sukhaṃ duḥkhai[161]r vinā
labhyate iti nyāyena nāntarīyakaṃ kiṃcid duḥkham iṣṭotpattāv ava-
śyaṃbhāvi tadatiriktaduḥkharāhityam eva tattvam |

brāhmaṇo na hantavyaḥ ityādau nañaḥ kr̥tisādhyatveṣṭasādhana-
tvaniṣedhe svārasyābhāvāt tena balavadaniṣṭānanubandhitvaniṣedhād
brāhmaṇavadho balavadaniṣṭajanaka ity arthaḥ paryavasyati | etena sam-
udite liṅaḥ śaktikalpanam apāstam [162]

yady api prakr̥tyarthānvitasvārthabodhakatvaṃ pratyayasyeti vyut-
pattyā nañarthe balavadaniṣṭānanubandhitvānvayo ’saṃbhavī, tathāpy
anyathā ’nupapattyā etadatiriktasthale eva sā vyutpattiḥ | ata eva nātirātre
ṣoḍaśinaṃ gr̥hṇātīty ādau ṣoḍaśigrahaṇābhava iṣṭasādhanam iti bodha
iti dīdhitikr̥taḥ | na hantavya ityādau hananābhāvaviṣayakaṃ kāryam iti
bodha iti guravaḥ | nanu pacatīty ādau laḍarthavartamānatvāder yatne
evānvayān na sā vyutpattiḥ | maivam | yatra pratyayatvaṃ tatra prakr̥ty-
arthānvitasvārthabodhakatvam iti vyāpteḥ | yaḥ pratyayārthaḥ sa prakr̥ty-
arthasya viśeṣyatayā bhāsate iti vyāpteś ca |

leṭas tu yacchabdāsamabhivyāhr̥tasyaiva vidhir arthaḥ | samidho yaja-
tīty ādau vidhipratyayāt | devāṃś ca yābhir yajate dadāti ca ya evaṃvidvān
amāvāsyāṃ yajate ityādau tad apratyayād iti

lr̥ṅas bhūtatvaṃ kriyātipattiś cārthaḥ | atipattir aniṣpattir āpādanā-
rūpā | sā ca śakyā | sā cāpādanā tarkaḥ | tarkatvaṃ ca mānasatvavyāpyo
jātiviśeṣaḥ [163] edhāṃś ced 52 alapsyata odanam apakṣyat ityādau edha-
karmako bhūtatvenāpādanāviṣayo yo lābhas tadanukūlakr̥timān odana-

52. edhaś ced, supra, p. 50.



TEXTE SANSKRIT 57

karmako bhūtatvenāpādanāviṣayo yaḥ pākas tadanukūlakr̥timāṃś ceti
bodhaḥ | bhaviṣyati kriyātipadane ’pi lr̥ṅ | yadi suvr̥ṣṭir 53 abhaviṣyat su-
bhikṣam abhaviṣyad iti prayogadarśanāt | bhūtatvabhaviṣyatvayor bodha-
niyamas tātparyāt | yadi syād ityādau liṅo ’py āpādanāyāṃ śaktiḥ | yadi nir-
vahniḥ syāt 54 tarhi nirdhūmaḥ syād 55 ityādau tasyā eva pratīteḥ | lāghav-
ena sthānināṃ vācakatvāt saṃkhyāpi lakārārthaḥ ||

⁂
atha kārakāṇi nirūpyante

kartā karma ca karaṇaṃ sampradānaṃ tathaiva ca
apādānādhikaraṇam ity āhuḥ kārakāṇi ṣaṭ [164]

tatra kriyāniṣpādakatvaṃ kārakatvam | tac ca kartrādīnāṃ ṣaṇṇām
api [165] tatra prakr̥tadhātuvācyavyāpārāśrayatvaṃ kartr̥tvam [166]
« dhātunoktakriye nityaṃ kārake kartr̥teṣyate » 56 iti haryukteḥ | anya-
kārakaniṣṭho vyāpāras tu na prakr̥tadhātuvācyaḥ | yathā vahninā pacatīty
atra vahniniṣṭhaḥ prajvalanādiḥ | anyakārakaniṣṭhavyāpārāśrayasya kar-
tr̥tvavāraṇāya dhātuvācyeti | tatrokte tu kārakamātre prathamaiva |
« tiṅsamānādhikaraṇe prathamā », « abhihite prathamā » iṣti vārtika-
dvayāt | sūtramate tu kartr̥karmādyarthakapratyayena kartrāder uktatvāt
prathamāyāḥ prātipadikārtha evārthaḥ | tasya cākhyātārthakartrādinā
’bhedānvayena prathamārthasya kārakatvam | ata evākhyātārthadvāra-
kakriyānvayāt tadarthasya kriyājanakatvād asyāḥ kārakavibhaktitvena
bhāṣye vyavahāraḥ | caitro bhavatīty atra ekatvāvacchinnacaitrābhin-
nakartr̥kaṃ bhavanam iti bodhaḥ | ākhyātakr̥tādinā kartrāder abhi-
dhāne ’pi prathamayā ’nudbhūtakartr̥tvādiśaktiḥ pratipādyate iti tāt-
paryam | karmākhyāte tu caitreṇa [167] grāmo gamyate ity atra caitra-
kartr̥kavyāpārajanya ekatvāvacchinnagrāmābhinnakarmaniṣṭaḥ saṃ-

53. suvr̥ṣṭiś ced, supra, p. 50.
54. yadi nirvahnisyāt, éd. HSG.
55. tarhi nirdhūmasyād, éd. HSG.
56. kartr̥taṣyete, éd. Baroda. Voir Abhyankar, VP, app. IV, p. 361.



58 TEXTE SANSKRIT

yoga iti bodhaḥ | sambodhanaprathamārthasyāpi anuvādyatvenoddeś-
yatayā yuṣmadarthābhedena vidheyakriyāyām anvayāt kriyājanakatva-
rūpaṃ kārakatvam | devadatta tvaṃ gacchetyādau abhimukhībhava-
devadattābhinnayuṣmadarthoddeśyakapravartanādiviṣayo gamanam iti
bodhaḥ | ata eva

āśrayo ’vadhir uddeśyaḥ saṃbandhaḥ śaktir eva vā
yathāyathaṃ vibhakyarthāḥ supāṃ karmeti bhāṣyataḥ ||

ity abhiyuktoktam | supāṃ karmādayo ’py arthāḥ saṃkhyā caiva tathā
tiṅām iti bhāṣyaṃ ca saṃgacchate | anuktakartrādiṣu tr̥tīyādayo vibhak-
tayaḥ, anabhihitādhikāre tāsāṃ vidhānād ity anyatra vistaraḥ [168]

nanu kriyānimittatvaṃ kārakatvam iti svīkāryam iti cen na | caitrasya
taṇḍulaṃ pacatīty atra saṃbandhini caitrādāv ativyāpteḥ | anumaty-
ādiprakāśanadvārā saṃpradānāder iva taṇḍulādidvārā saṃbandhino
’pi kriyānimittatvāt | kintu kriyānvitavibhaktyarthānvitatvaṃ 57 kriyā-
nirvartakatvaṃ vā kārakatvam | viśeṣyatayā kriyā suptiṅanyataravi-
bhaktyarthe ’nveti | sa ca viśeṣyatayaiva caitraghaṭādau | ṣaṣṭhyartha-
sya taṇḍulādināmārthānvitatayā kriyānanvitatvāt 58 | ata eva ṣaṣṭhy-
arthasyopapadavibhaktyarthasya ca na kārakatvam, kriyānvayābhāvād
iti śābdikāḥ | upapadavibhaktīnām api saṃbandha evārthaḥ | caitrasya
pacatīty ādāv api taṇḍulādipadādhyāhāreṇaiva bodhaḥ | ṣaṣṭhyartha-
saṃbandhasya nāmārthenaiva kriyāyāḥ karmatvādinaivā sākāṅkṣatvena
saṃbandhakriyayor nirākāṅkṣatvāt [169]

yat tu kārakāntarāprayojyatve sati kārakacakraprayojakatvaṃ kartr̥-
tvam iti | tan na | sthālī pacati asiś chinattīty ādau sthālyādeḥ kāraka-
cakrāprayojakatvāt kārakāntaraprayojyatvāñ ca tattvaṃ na syād ity
alam [170]

karmatvaṃ ca prakr̥tadhātvarthapradhānībhūtavyāpāraprayojya-
prakr̥tadhātvarthaphalāśrayatvenoddeśyatvam [171] idam eva karma-
lakṣaṇe īpsitatamatvam | gāṃ payo dogdhīty ādau payovr̥ttir yo vibhāgas

57. kriyā’nvita°, éd. HSG, éd. Baroda.
58. kriyā’nanvitatvāt, éd. HSG, éd. Baroda.



TEXTE SANSKRIT 59

tadanukūlo vyāpāro govr̥ttiḥ tadanukūlaś ca gopavr̥ttiḥ | atra payasaḥ
karmatvasiddhaye prayojyatvaniveśaḥ [172] janyatvaniveśe tan na syāt |
prayāgāt kāśīṃ gacchatīty atra prayāgasya karmatvavāraṇāya prakr̥ta-
dhātvarthaphaleti | na hi vibhāgaḥ prakr̥tadhātvarthaḥ kintu nāntarīyaka-
tayā gamane utpadyate | prayāgasya phalatāvacchedakasaṃbandhena
phalāśrayatvenānuddeśyatvāt |

nanu prakr̥tadhātvarthagrahaṇenaivātra vāraṇād uddeśyatvaniveśaḥ
kiṃarthaḥ iti cen na | tasyāsādhāraṇaṃ prayojanaṃ kāśīṃ gacchan
pathi mr̥ta iti kāśyāḥ phalāśrayatvābhāve ’pi phalāśrayatvenoddeśya-
tvasattvāt karmatvam | nanu kāśīṃ gacchati caitre caitraḥ kāśīṃ gacchati
na prayāgam iti prayogānupapattiḥ, prayāgasya phalāśrayatvenoddeśya-
tvābhāvād iti ced, ucyate | karmalakṣaṇe īpsitatamapadasya svārtha-
viśiṣṭayogyatāviśeṣe lakṣaṇā | tathā ca prakr̥tadhātvarthapradhānībhūta-
vyāpāraprayojyaprakr̥tadhātvarthaphalāśrayatvenoddeśyatvayogyatāvi-
śeṣaśālitvaṃ karmatvam [173] tac ca prayāgasyāpy astīti karmatvaṃ tasya
sulabham | etena kāryāntaraṃ kurvati caitre kiṃ grāmaṃ gacchati athavā
odanaṃ pacatīti praśne na grāmaṃ gacchati naudanaṃ pacatīty ādi
prayogā vyākhyātāḥ | yatra tu tāḍanādinā parādhīnatayā viṣabhojanādi-
kaṃ tatra viṣādi tādr̥śaphalāśrayatvenoddeśyam eva | ata eva « ātaś ca
viṣam īpsitaṃ yad bhakṣayati tāḍanāt » iti bhāṣyaṃ saṃgacchate | etena
kaśābhihataḥ kārāgāraṃ gacchatīti vyākhyātam | kālatraye kāśīgamana-
śūnye caitre kāśīṃ gacchati caitra iti vāraṇāya viśeṣa iti [174] kāśyāḥ
phalāśrayatvenoddeśyatvayogyatāsattve ’pi tadviśeṣābhāvān na karma-
tvam | tadviśeṣaś ca vyāpārasamakālikas taṭasthajanagamyaḥ | kiñca
īdr̥śasthale tadviśeṣavattve ’pi niṣedha evānubhavasiddha iti kāśīṃ na
gacchatīti kim anupapannam |

nanv annaṃ bhakṣayan viṣaṃ bhuṅkte, grāmaṃ gacchaṃs tr̥ṇaṃ
spr̥śatīty ādau viṣatr̥ṇayor uddeśyatvābhāvāt kathaṃ karmatvam iti cec
chr̥ṇu | « tathāyuktam » iti lakṣaṇāntarāt | prakr̥tadhātvarthapradhānī-
bhūtavyāpāraprayojyaprakr̥tadhātvarthaphalāśrayatvam anīpsitakarma-
tvam iti tadarthāt | prayāgāt kāśīṃ gacchatīty atra prayāgasya karmatva-



60 TEXTE SANSKRIT

vāraṇāya prakr̥tadhātvarthaphaleti dveṣyodāsīnakarmasaṃgrahārtham
idam lakṣaṇam |

duhādīnāṃ vyāpāradvayārthakatvapakṣe « akathitaṃ ca » iti vyarth-
am, pūrveṇaiveṣṭasiddheḥ | ekavyāpārabodhakatvapakṣe tu saṃbandha-
ṣaṣṭhībādhanārtham | tatpakṣe karmasaṃbandhitve sati apādānādi-
viśeṣāvivakṣitatvam akathitakarmatvam iti trtīyalakṣaṇena gāṃ payo
dogdhi ityādau gām ity asya karmatvasiddhir ity anyatra vistaraḥ |

yat tu tārkikāḥ | karmatvaṃ tu na karaṇavyāpāravattvam, tad dhi
karaṇajanya[175]vyāpāravattvam | dātreṇa dhānyaṃ lunātīty ādau
hastādikaraṇajanyavyāpāravati dātrādāv ativyāpteḥ | nāpi kriyājanya-
phalaśālitvaṃ tat | caitraś caitraṃ gacchatīty āpatteḥ | saṃyogarūpa-
phalasyobhayakarmakartr̥niṣṭhatvāt | nāpi parasamavetakriyājanya-
phalaśālitvaṃ tat | gamipatyoḥ pūrvasmin deśe tyajeś cottarasmin deśe
karmatvaprasaṅgāt 59 nadī vardhata ityādau avayavopacayarūpavr̥ddhi-
kriyāyāḥ tīraprāptirūpaphalāśraye tīre karmatvāpatteś ceti |

atra brūmaḥ | dhātvarthatāvacchedakaphalaśālitvaṃ karmatvaṃ, tā-
dr̥śaphalaṃca games saṃyogas tyajer vibhāgaḥpater adhodeśasaṃyogaḥ |
adhodeśarūpakarmaṇo dhātvarthaniviṣṭhatatvād akarmakatvena parṇaṃ
vr̥kṣād bhūmau patatīti | saṃyogamātraphalapakṣe vr̥kṣād bhūmiṃ pata-
tīti | nanu caturthalakṣaṇe ’pi caitraś caitraṃ gacchatīty āpattiḥ tatra
hi [176] dhātvarthatāvacchedakaphalaṃ saṃyoga iti cen na | lakṣaṇe
vyāpārānadhikaraṇatve satīti viśeṣaṇadānād 60 ity āhuḥ | tan na | kāśīṃ
gacchan pathi mr̥ta ityādau kāśyāḥ, kāśīṃ gacchati na prayāgam 61 ity-
ādau prayāgasya, grāmaṃ na gacchatīty ādau grāmasya ca tādr̥śaphala-
śālitvābhāvād etasya lakṣaṇasyātra sarvatrāvyāpteḥ |

nanu vr̥kṣaṃ tyajati khaga ity atra vr̥kṣasya vibhāgarūpaphalāśraya-
tvenāpādānatvam astv iti ced, na | atra hi vibhāgaḥ prakr̥tadhātv-
arthaḥ | yatra ca vibhāgo [177] na prakr̥tadhātvarthas tadvibhāgāśraya-
syaivāpādānatvam, yathā vr̥kṣāt patatīty ādau | yatra ca prakr̥tadhātvartho

59. karmatvaprasaṅgat, éd. Baroda.
60. viśeṣaṇādānād, éd. HSG.
61. na prayāgabhityādau, éd. Baroda.



TEXTE SANSKRIT 61

vibhāgas tatrobhayaprāptau « apādānam uttarāṇi kārakāṇi bādhante »
bhāṣyayukteḥ karmatvam | anukte karmaṇi ṣaṣṭhīdvitīye, bhāratasya
śravaṇam, bhārataṃ śr̥ṇotīti yathā |

sakarmakatvaṃ ca phalavyadhikaraṇavyāpāravācakatvam | phala-
samānādhikaraṇavyāpāravācakatvam akarmakatvaṃ | adya devadatto
bhavati utpadyata ity arthaḥ | atrotpattirūpaṃ phalaṃ bahirnissaraṇaṃ
ca vyāpāraḥ devadattaniṣṭha eva | vyāpāramātravācakatvaṃ vā ’karmaka-
tvaṃ | asti bhavati vidyate vartata ityādi dhātuṣu phalasya sarvair durvi-
jñeyatvāt | sattā hi sthitirūpo vyāpāraviśeṣaḥ | devadatto ’stīty ādau deva-
dattakartr̥kā sattety eva bodhāc ca | « phalavyāpārayor dhātuvācakaḥ » iti
tu bāhulyābhiprayeṇeti dik |

svaniṣṭhavyāpārāvyavadhānena phalaniṣpādakatvaṃ karaṇatvam |
idam eva sādhakatamatvam [178]

kriyāyāḥ pariniṣpattir yad vyāpārād anantaram
vivakṣyate yadā yatra karaṇaṃ tat tadā smr̥tam ||

iti haryukteḥ | kriyāyā ity asya phalātmikāyā ity arthaḥ |
rāmeṇa bāṇena hato bālīty ādau dhanurākarṣaṇāder vyāpārasya bāṇa-

vyāpārāt pūrvam api kartari sattvāt | rāmābhinnakartr̥niṣṭhavyāpāra-
prayojyo yo bāṇaniṣṭho vyāpāras tajjanyaṃ yat prāṇaviyogarūpaṃ
phalaṃ tadāśrayo bālīti bodhāc ca | rāmo bāṇena bālinaṃ hantīty ādau
kartr̥pratyaye bāṇavyāpārajanyo yo bāliniṣṭhaḥ prāṇiviyogas tadanukūlo
rāmakartr̥ko vyāpāra iti bodhaḥ [179] arthād rāmavyāpāraprayojyo bāṇa-
vyāpāra iti pārṣṇiko bodhaḥ | kartrādipañcakārakāṇāṃkaraṇatvavāraṇāya
vyāpārāvyavadhāneneti dik ||

kriyāmātrakarmasaṃbandhāya kriyāyām uddeśyaṃ yat 62 kārakaṃ
tattvaṃ tat 63 saṃpradānatvam | yathā brāhmaṇāya gāṃ dadātīty ādau
dānakriyākarmībhūtagosaṃbandhāya brāhmaṇo dānakriyoddeśyaḥ | go-
brāhmaṇayoḥ svasvāmibhāvaḥ saṃbandhaḥ, caitro maitrāya vārtāḥ kath-
ayatīty atra maitravārtayor jñeyajñātr̥bhāvaḥ saṃbandhaś ca | yat tu

62. tat, éd. HSG.
63. tat rayé, éd. HSG.



62 TEXTE SANSKRIT

vr̥ttikāraḥ 64 saṃyak pradīyate yasmai tat saṃpradānam ity anvartha-
saṃjñeyam | tathā ca goniṣṭhasvasvatvanivr̥ttisamānādhikaraṇapara-
svatvotpattyanukūlavyāpārarūpakriyoddeśyasya 65 brāhmaṇāder eva
saṃpradānatvam | punargrahaṇāya rajakasya vastradāne rajakasya vas-
traṃ dadātīti saṃbandhasāmānye ṣaṣṭhy evety āhuḥ | tan na | « khaṇḍi-
kopādhyāyaḥ śiṣyāya capeṭāṃ dadāti » iti bhāṣyavirodhāt | « karmaṇā
yam abhipraiti » iti sūtravyākhyāvasare bhāṣyakr̥tā ’nvarthasaṃjñāyā
asvīkārāc ca | ata eva « tad ācakṣvāsurendrāya sa ca yuktaṅ karotu yat »
iti saptaśatīślokaḥ saṃgacchate | tasmād rajakāya vastraṃ dadātīty ādi
bhavaty eva | atrādhīnīkaraṇe ’rthe dadātiḥ | capeṭāṃ dadātīty atra nyasa-
ne ’rthe iti [180]

saṃpradānacathurthyartha 66 uddeśyaḥ | tathā ca brāhmaṇoddeśya-
kaṃ gokarmakaṃ dānam iti [181] bodho maitroddeśyakaṃ vārtākarma-
kaṃ kathanam iti ca | akarmakakriyoddeśyatvaṃ saṃpradānatvam iti
lakṣaṇāntaram | yathā patye śete ityādi | patyuddeśyakaṃ nāyikākartr̥kaṃ
śayanam iti bodhaḥ |

nanu dānādīnāṃ tadarthāt tādarthye caturthyaiva siddhau kiṃ « kar-
maṇā yam abhipraiti » iti saṃpradānasaṃjñayā, « caturthī saṃpradāne »
iti sūtraṃ tu « rucyarthānām » iti viṣaye caturthyartham iti cen na | dāna-
karmaṇo gavāder brāhmaṇārthatve ’pi dānakriyāyāḥ paralokārthatvāt |
ata eva tādarthyacaturthyā dānakarmaṇo gavādeḥ saṃpradānārthatve
’pi dānākriyāyās tadarthatvābhāvena [182] caturthyantārthasya dāna-
kriyāyām anvayānāpattyā kārakatvānāpattir iti helarājaḥ | upakāryopa-
kārakatvasaṃbandhas tādarthyārthaḥ | brāhmaṇāya dadhīty ādau brāh-
maṇopakārakaṃ dadhīti bodhād iti dik |

tattatkartr̥samavetatattatkriyājanyaprakr̥tadhātvavācyavibhāgāśraya-
tvam apādānatvam | tad evāvadhitvam | vibhāgaś cana vāstavasaṃbandha-
pūrvako vāstava [183] eva, kin tu buddhiparikalpitasaṃbandhapūrvako
buddhiparikalpito ’pi | māthurāḥ pāṭaliputrakebhyaḥ āḍhyatarā ityādau

64. vr̥ttikārāḥ, éd. Baroda.
65. goniṣṭhatvasvatva°, éd. HSG.
66. °caturtharthaḥ, éd. Baroda.



TEXTE SANSKRIT 63

buddhiparikalpitāpāyāśryaṇenaiva bhāṣye pañcamīsādhanāt | ata eva
caitrān maitraḥ sundara ityādir loke prayogaḥ | vr̥kṣaṃ tyajati khagaḥ
ityādāv apādānatvavāraṇāya prakr̥tavācyārthavācyeti | parasparasmān
meṣāv apasarata ity atrāpādānatvāya tattatkartr iti | tattatpaśuviśeṣa-
niṣṭhavyāpārajanyavibhāgāśrayas tattatpaśuviśeṣaḥ | kiṃ ca meṣapada-
vācyayoḥ paśuviśeṣayoḥ kriyāśrayatvavivakṣā, parasparapadavācyayos
tayos tu vibhāgāśrayatvavivakṣaupadhikas tayor bhedaḥ | śabdatvarūpopa-
dhikr̥tabhedo 67 ’py arthe gr̥hyate | yathā ”tmānam ātmanā vettīty ādau
śarīrāvacchinnaṃ kartr̥, antaḥkaraṇāvacchinnaṃ karaṇaṃ, niravacchin-
naṃ nirīhaṃ karma | ekasyaiva śabdabhedād bhedaḥ | śabdāliṅgitasyaiva
sarvatra bhānāt | tad āha

na so ’sti pratyayo loke yaś śabdānugamād r̥te
anuviddham iva jñānaṃ sarvaṃ śabdena bhāsate | [184]

nanu hy etad aupadhikabhedam ādāyaivātrāpādānatve siddhe kiṃ
tattatkartr̥samavetety aneneti cen na | parvatāt patato ’śvāt pataty aśva-
vāha ityādāv aśvasyāpādānatvāya tatsvīkārāt | nanu vr̥kṣāt parṇaṃ pata-
tīty ādau tādr̥śaphalāśrayatvāt parṇasyāpy apādānatvaṃ vibhāgasya
dviṣṭhatvād iti cet, na | parayā kartr̥saṃjñayā bādhāt | ata eva « apādā-
nam uttarāṇi kārakāṇi bādhante » iti bhāṣyaṃ saṃgacchate | yat tu
kēcid gaty anāviṣṭatve sati tajjanyavibhāgāśrayatvam apādānatvam iti
[185] tan na | tattadvākye meṣāśvayor apādānatvānāpatteḥ | yad api
apasarata iti sr̥dhātunā gatidvayasyāpy upādānād ekaniṣṭhāṃ gatiṃ
pratītarasyāpādānatvam aviruddham iti | tan na | kriyāyā ēkatvāt | ata
eva « na vai tiṅantāny ekaśeṣārambhaṃ prayojayanti kriyāyā ēkatvāt » iti
bhāṣyaṃ saṃgacchate [186]

pañcamyartho ’vadhiḥ | vr̥kṣāvadhikaṃ parṇakartr̥kaṃ patanam
iti bodhaḥ | parvatāvadhikapatanāśrayābhinnāśvāvadhikam aśvavāha-
kartr̥kaṃ patanam iti bodhaḥ | parasparamēṣāvadhikaṃ dvitvāvacchinna-
meṣakartr̥kam apasaraṇam iti bodha iti dik |

67. śabdarūpopadhi°, éd. HSG.



64 TEXTE SANSKRIT

kartr̥karmadvārakaphalavyāpārādhāratvam adhikaraṇatvam |
yathā sthalyām odanaṃ gr̥he pacatīty ādau karmadvārakaviklitti-
rūpaphalādhāraḥ sthalī, kartr̥dvārakavyāpārādhāro gr̥ham iti | nanu
sākṣātkriyādhārayor odanacaitrayor adhikaraṇatvalabdhau parasparayā
tadādhārayor gr̥hasthālyos tatsaṃjñā tv ayukteti cet, na, paratvāt kartr̥-
karmasaṃjñābhyāṃ sākṣādādhārībhūte bādhāt | sthālyadhikaraṇikā yā
odananiṣṭhā viklittis tadanukūlo gr̥hādhikaraṇiko maitrakartr̥ko vyāpāra
iti bodhaḥ [187]

tac cādhikaraṇaṃ tridhā | abhivyāpakam aupaśleṣikaṃ vaiṣayikaṃ
ceti | tatra sakalāvayavavyāptau vyāpakādhāratvam, yathā tileṣu tailam
astīty ādi | upa samīpe śleṣaḥ saṃbandha upaśleṣas tatkr̥tam aupaśleṣi-
kam | ata eva « iko yaṇ aci » ityādāv aupaśleṣikādhāre saptamy uktā « saṃ-
hitāyām» iti sūtre bhāṣye | tatrājādisāmīpyam evegādīnām | « yanmāse ’ti-
krānte dīyate tasya māsa aupaśleṣikam adhikaraṇam, māsikaṃ dhānyam»
ity uktam « tatra ca dīyate » iti sūtre bhāṣye | yat tu kaṭe āste ity aupaśleṣi-
kodāharaṇam uktaṃ kaiyaṭena, tad ayuktam, uktabhāṣyavirodhāt [188]

etaddvāyātiriktaṃ vaiṣayikam adhikaraṇam | kaṭe āste, jale santi
matsyā ityādi | abhivyāpakātiriktaṃ gauṇaṃ adhikaraṇam iti bodhyam |
saptamyartho ’dhikaraṇam iti dik |

jñāpakakriyāśrayavācakād utpannāyāḥ satsaptamyās tu kriyāntara-
jñāpakatvam arthaḥ | tatrānirṇītakālikāyāḥ kriyāyā nirṇītakālikā jñāpi-
kā | goṣu duhyamāneṣu gata ityādau goniṣṭhadohanakriyājñāpitagama-
nāśrayaś caitra iti bodhaḥ [189]

kārakaprātipadikārthavyatiriktaḥ svasvāmibhāvādiḥ saṃbandhaḥ
ṣaṣṭhyā vācyaḥ | tatra rājñaḥ puruṣa ityādau ṣaṣṭhīvācyasaṃbandha-
syāśrayāśrayībhāvasaṃbandhena puruṣe ’nvayaḥ | rājanirūpitasaṃ-
bandhavān puruṣa iti bodhāt | nanu [190] saṃbandhasyobhayaniṣṭha-
tvāt puruṣaśabdād api ṣaṣṭhyutpattir astv iti cet, na | rājasaṃbandhi-
puruṣa iti vivakṣāyāṃ rājaśabdād eva ṣaṣṭhī, prakr̥tyarthapratyayārthayoḥ
pratyayārthasyaiva prādhānyam iti vyutpattyanurodhāt | anyathā tadvi-



TEXTE SANSKRIT 65

vakṣāyāṃ rājā puruṣasyeti puruṣaśabdāt ṣaṣṭhyāṃ puruṣārthaṃ prati
ṣaṣṭhyarthasya viśeṣaṇatvāpattyā vyutpattibhaṅgāpatteḥ | ata āha

bhedyabhedakayoś caikasaṃbandho ’nyonyam iṣyate
dviṣṭho yady api saṃbandhaḥ ṣaṣṭhyutpattis tu bhedakāt ||

iti | bhedakaḥ saṃbandhanirūpako bhedyaḥ saṃbandhāśrayaḥ | iti ṣat
kārakāṇi [191]

⁂
atha nāmārthaḥ

atra mīmāṃsakāḥ | śabdānāṃ jātau śaktir lāghavāt | vyaktīnām ān-
antyena tatra śaktau gauravāt | « nāgr̥hītaviśeṣaṇā buddhir viśeṣya upa-
jāyate » iti nyāyasya viśeṣaṇe śaktir viśeṣye lakṣaṇeti tātparyāt [192]

kiñ ca ekasyāṃ vyaktau śaktyupadeśe vyaktyantare tadabhāvena
tadbodhāprasaṅgāt | gām ānayetyādāv anvayānupapattyā tadāśraya-
lakṣakatvena nirvāhaś cety āhuḥ [193]

tan na | gotvam astīty arthe ’nvayānupapattyabhāvena 68 gaur astīti
prayoge vyaktibhānāpatteḥ | vyaktīnām ānantye ’pi śakyatāvacchedaka-
jāter upalakṣaṇatvena tadaikyena ca tādrśajātyupalakṣitavyaktau śaktisvī-
kāreṇānantaśaktikalpanāviraheṇāgauravāt [194] lakṣyatāvacchedakatīra-
tvādivat śakyatāvacchedakasyāvācyatve doṣābhāvāt | « nāgr̥hīta » iti
nyāyasya viśeṣaṇaviśiṣṭaviśeṣyabodhe tātparye ’pi tvaduktatātparye
mānābhāvāt | jāter upalakṣakatvena tadāśrayasakalavyaktibodhena vyak-
tyantarabodhāprasaṅgabhaṅgāc ca | tad āha |

ānantye ’pi hi bhāvānām ekaṃ kr̥tvopalakṣaṇam
śabdaḥ sukarasaṃbandho na ca vyabhicariṣyati [195]

yuktaṃ hy etat |
śaktigrahaṃ vyākaraṇopamāna-
kośāptavākyād vyavahārataś ca

68. astītty arthe ’nvayā papatyabhāvena, éd. HSG.



66 TEXTE SANSKRIT

vākyasya śeṣād vivr̥ter vadanti
sānnidhyataḥ siddhapadasya vr̥ddhāḥ ||

ity eteṣu śaktigrāhakaśiromaṇir vyavahāro vyaktāv eva śaktam eva
grāhayati | gavādipadena loke vyakter eva bodhāt | vastutas tu «na hy ākr̥ti-
padārthakasya dravyaṃ na padārthaḥ… » iti sarūpasūtrabhāṣyād viśiṣṭam
eva vācyam, tathaivānubhāvāt anubhavasiddhasyāpalāpānarhatvāt [196]

liṅgam api nāmārthaḥ | pratyayānāṃ dyotakatvāt | anyathā vāgupa-
nādādiśabdebhya 69 iyaṃ tava vāg iti strītvabodhānāpatteḥ | ayam iti vy-
avahāraviṣayatvaṃ puṃstvam | iyam iti vyavahāraviṣayatvaṃ strītvam |
idam iti vyavahāraviṣayatvaṃ klībatvam iti vilakṣaṇam śāstrīyaṃ strīpun-
napuṃsakatvam | ata eva khaṭvādiśabdavācyasya stanakeśādimattvarūpa-
laukikastrītvābhāve ’pi tadvācakāṭ ṭābādipratyayaḥ 70 [197]

saṃkhyāpi nāmārthaḥ | vibhaktīnāṃ dyotakatvāt | ata eva « ādirñiṭu-
ḍavaḥ » iti sūtre ādir iti bahutve ēkavacanam | vācyatve ’nvayavyati-
rekābhyāṃ jasaṃ vinā nāmārthabahutvapratītyabhāvāpatteḥ [198]

kārakamapi prātipadikārtha iti pañcakaṃprātipadikārthaḥ | nanv anv-
ayavyatirekābhyāṃ pratyayasyaiva tad vācyam iti cet, na | dadhi tiṣṭhati,
dadhi paśyety ādau kartrādikārakapratīteḥ pratyayaṃ vināpi siddhatvāt |
na ca luptapratyayasmaraṇāt tatpratītir iti vācyam, pratyayalopam ajāna-
to ’pi nāmata eva tatpratīteḥ |

viśeṣaṇatayā śabdo ’pi śābdabodhe bhāsate | yudhiṣṭhira āsīd ityādau
yudhiṣṭhiraśabdavācyaḥ kaścid āsīd iti bodhāt |

na so ’sti pratyayo loke yaḥ śabdānanugamād r̥te
anuviddham iva jñānaṃ sarvaṃ śabdena bhāsate ||

ity abhiyuktokteḥ |
grāhyatvaṃ grāhakatvaṃ ca dve śaktī tejaso yathā
tathaiva sarvaśabdānām ete pr̥thag avasthite ||
viṣayatvam anādr̥tya śabdair nārthaḥ prakāśyate |

69. vāgupānadādi°, éd. Baroda, éd. HSG.
70. tadvācakād ābādipratyayaḥ, éd. HSG.



TEXTE SANSKRIT 67

iti vākyapadīyāc ca [199-200]
ata eva « viṣṇum uccāraya » ityādāv arthoccāraṇāsaṃbhavāc chabda-

pratītiḥ | ata evānukaraṇenānukāryasvarūpapratītiḥ | tathā hi svasadr̥śa-
śabdamātrabodhatātparyakoccāraṇaviṣayatvam anukaraṇatvam | sva-
sadr̥śaśabdapratipādyatve sati śabdatvam anukāryatvam | tatrānukāryād
anukaraṇaṃ bhidyate iti tayor bhedavivakṣāyām anukāryasvarūpaprati-
pādakatvenārthavattvāt prātipadikatvāt svādividhiḥ | bhedapakṣajñāpa-
kaḥ « bhuvo vug luṅliṭoḥ » ityādi nirdeśaḥ [201] anukāryād anukaraṇam
abhinnam ity abhedavivakṣāyāṃ cārthavattvābhāvān na prātipadikatvam,
na vā padatvam | abhedapakṣajñāpakas tu « bhū sattāyām » ityādi nir-
deśaḥ | prātipadikatvapadatvābhāve ’pi « bhū » ityādi sādhu bhavaty eva
[202]

nanu « apadaṃ na prayuñjīta » iti bhāṣyād asādhv idam iti cet,
na | apadam ity asya hi apariniṣṭhitam ity arthaḥ | pariniṣṭhitatvaṃ
ca apravr̥ttanityavidhyuddeśyatāvacchedakānākrāntatvam | devadatto
bhavaty ityādau « tiṅatiṅaḥ » iti nighāte jāte ’tiṅantapadaparatiṅantatva-
rūpoddeśyatāvacchedakasattve apariniṣṭhitatvavāraṇāya apravr̥tteti |
« svarati » ityādi vikalpasūtrasya pākṣikapravrttau « seddhā » ityādāv
asādhutvavāraṇāya nityavidhīti | abhedapakṣe tu « arthavat » iti sūtra-
syārthavattvarūpoddeśyatāvacchedakānākrāntatvāt sūtrāpravr̥ttāv api
« bhū » ityādi pariniṣṭhitam | pariniṣṭhitasādhuśabdau paryāyau |

nanv anukaraṇasyānukāryasvarūpabodhakatvasyābhāvena katham
anukāryasvarūpapratītir iti cet « sādr̥śyākhyasaṃbandhena » iti gr̥hāṇa |
yathā maitrasadr̥śapiṇḍadarśane maitrasmaraṇam | evaṃ bhū ityādy
anukaraṇajñāne tādr̥śānukāryasya jñānam iti saṅkṣepaḥ |

⁂
atha samāsādivr̥ttyarthaḥ

vr̥ttis dvidhā [203] jahatsvārthā ’jahatsvārthā ca | avayavārtha-
nirapekṣatve sati samudāyārthabodhikatvaṃ jahatsvārthatvam | ava-
yavārthasaṃvalitasamudāyārthabodhikatvamajahatsvārthatvam | rathan-
taraṃ sāmabhedaḥ, śuśrūṣā sevā iti pūrvasyā udāharaṇam | rājapuruṣa



68 TEXTE SANSKRIT

ityādāv antyā | samāsādipañcasu viśiṣṭe eva śaktir na tv avayave |
rathantaraṃ saptaparṇaḥ śuśrūṣetyādau avayavārthānubhavābhāvāt |
ata eva bhāṣye vyapekṣāpakṣam udbhāvya « athaitasmin vyapekṣāyāṃ
sāmarthye yo ’sāv ekārthībhāvakr̥to viśeṣaḥ sa vaktavyaḥ » ity uktam |
dhavakhadirau niṣkauśāmbiḥ goratho ghr̥taghaṭo guḍadhānāḥ keśacūḍaḥ
suvarṇālaṃkāro dvidaśāḥ saptaparṇa ityādau sāhityakrāntayuktapūrṇa-
miśrasaṅghātavikārasucpratyayalopavīpsādyarthāḥ vācanikā vācyā iti
tadbhāṣyāśayaḥ [204]

yat tu vyapekṣāvādino naiyāyikamīmāṃsakādayaḥ | na samāse śak-
tiḥ | rājapuruṣa ityādau rājapadādeḥ saṃbandhini lakṣaṇayaiva rājasaṃ-
bandhavadabhinnaḥ puruṣa iti bodhāt | ata eva rājñaḥ padārthaikadeśa-
tvān na tatra r̥ddhasyetyādiviśeṣaṇānvayaḥ | «padārthaḥ padārthenānveti
na tu padārthaikdeśena » ity ukteḥ | « saviśeṣaṇānāṃ vr̥ttir na vr̥ttasya
ca viśeṣaṇayogo na » ity ukteś ca | na vā [205] ghanaśyāmo niṣkauśāmbir
goratha ityādāv ivādi prayogāpattiḥ | lakṣaṇayaivoktārthatayā « uktārthā-
nām aprayogaḥ » iti nyāyena ivādīnām aprayogāt | nāpi « vibhāṣā » iti
sūtram āvaśyakam, lakṣaṇayā rājasaṃbandhyabhinna iti bubodhayiṣāyāṃ
samāsasya, rājasaṃbandhavān iti bubodhayiṣāyāṃvigrahasya ca, prayoga-
niyamasaṃbhavāt | nāpi « śaktiḥ paṅkajaśabdavat » 71 iti paṅkajaśabda-
pratidvandvitā śaktisādhikā | tatrāvayavaśaktim ajānato ’pi tato bodhāt |
na ca śaktyagrahe lakṣaṇayā tasmād viśiṣṭārthapratyayaḥ saṃbhavati | ata
eva rājapadādiśaktyagrahe rājapuruṣa ityādisu na bodhaḥ | na ca citragur
ityādau lakṣaṇāsaṃbhave ’py aṣaṣṭḥyarthabahuvrīhau lakṣaṇāyāḥ asaṃ-
bhavaḥ, bahuvyutpatti[206]bhañjanāpattir iti vācyam |

prāptodaka ityādau udakapade eva lakṣaṇāsvīkārāt | pūrvapada-
sya yaugikatvena tatra lakṣaṇāyā dhātupratyayatadarthajñānasādhya-
tayā vilaṃbitatvāt [207] pratyayānāṃ saṃnihitapadārthagatasvārtha-
bodhakatvavyutpattyanurodhāc ca | ghaṭādipade cātiriktā śaktiḥ kalp-
yamānā pratyekaṃ varṇeṣu bodhakatve ’pi viśiṣṭe kalpyate, viśiṣṭa-
syaiva saṃketitatvāt | prakr̥te cātyantasannidhānena pratyayānvaya-

71. paṅkajaśabdatvāt, éd. HSG.



TEXTE SANSKRIT 69

saulabhyāyottarapade eva lakṣaṇā kalpyata iti viśeṣaḥ | svīkr̥taṃ ca
ghaṭādipadeṣv api caramavarṇasyaiva vācakatvaṃ mīmāṃsakaṃmanyair
ity āhuḥ |

atrocyate | samāse śaktyasvīkāre viśiṣṭasyārthavattvābhāvena prāti-
padikatvaṃ na syāt | ata evārthavatsūtre bhāṣye « arthavad iti kim [208]
arthavatāṃ samudāyo ’narthakaḥ, daśa dāḍimāni ṣaḍ pūpāḥ kuṇḍam ajāji-
nam » 72 iti pratyudāhr̥tam | evaṃ ca rājapuruṣapadayos tvanmate praty-
ekam arthavattve ’pi samudāyasya daśadāḍimānivad anarthakatvāt prāti-
padikatvānāpatteḥ | na ca « kr̥ttaddhita » iti sūtre samāsagrahaṇāt tat-
saṃjñeti vācyam | tasya niyamārthatayā bhāṣyakr̥taiva pratipāditatvāt |
anyathā siddhiṃ vinā niyamāyogāt | ata eva rājñaḥ puruṣo, devadattaḥ
pacatītyādivākyasya, mūlakenopadaṃśam ityādeś ca na prātipadikatvam

kiñca samāse śaktyasvīkāre śakyasaṃbandharūpalakṣaṇāyā apy asaṃ-
bhavena lākṣaṇikārthavattvasyāpy asaṃbhavena sarvathā prātipadika-
tvābhāva eva niścitaḥ syād iti svādyanutpattau « apadaṃ na prayuñjīta »
iti bhāṣyāt samastaprayogavilayāpatteḥ ||

atha tiptasjhīty ataḥ tīty ārabhya ṅyossubiti pakāreṇa tippratyāhāro 73
bhāsyasiddhaḥ, tatparyudāsena « atip prātipadikam » ity eva sūtryatām,
tataḥ « samāsaś ca » iti sūtraṃ niyamārtham astu kiṃ sūtradvayeneti sup-
tiṅantabhinnaṃ [209] prātipadikam ity arthāt samāsasyāpi sā syād iti
« samāsaś ca » ity asya niyamārthatvaṃ sulabham iti cet, satyam | praty-
ekaṃ varṇeṣu saṃjñāvāraṇāya « arthavat » ity asyāvaśyakatvena samāse
’vyāptis tadavasthaiva | tathā ca prātipadikasaṃjñārūpakāryam evārtha-
vattvam anumāpayati | samāso ’rthavān prātipadikatvāt | yan nārthavat
tan na prātipadikam | abhedavivakṣāpakṣe « bhū sattāyām » ityādy anu-
karaṇavad iti [210]

yat tu « padārthaḥ padārthenānveti » iti « vr̥ttasya viśeṣaṇayogo na »
iti vācanadvayena r̥ddhasyetyādi viśeṣaṇānvayo na bhavati, tat tu samāse
ekārthībhāve svīkr̥te ’vayavānāṃ nirarthakatvena viśeṣaṇānvayāsaṃ-

72. ajā ’jinam, éd. Baroda, éd. HSG.
73. titpratyāhāro, éd. HSG.



70 TEXTE SANSKRIT

bhavāt phalitārthaparam asmākaṃ, yuṣmākaṃ tu apūrvavācanikam iti
gauravam ity agre vakṣyate [211]

yat tu pratyayānāṃ sannihitapadārthagatasvārthabodhakatvavyut-
pattir iti tan na | upakumbham ardhapippalīty ādau pūrvapadārthe
vibhakyarthānvayena vyabhicārāt | mama tu pratyayānāṃ prakr̥ty-
arthānvitasvārthabodhakatvavyutpatter viśiṣṭottaram eva pratyayotpat-
ter viśiṣṭasyaiva prakr̥titvāt viśiṣṭasyaivārthavattvāc ca na doṣaḥ [212]

kiñca rājapuruṣādau rājapadādeḥ saṃbandhini saṃbandhe vā lakṣ-
aṇā | nādyaḥ | rājñaḥ puruṣa iti vivaraṇavirodhāt | vr̥ttisamānārthavākya-
syaiva vigrahatvāt | anyathā tasmāc chaktinirṇayo na syāt | nāntyaḥ |
rājasaṃbandharūpapuruṣa ity anvayaprasaṅgāt | nanu tarhi vaiyākaraṇa
ity asya vyākaraṇam adhīte iti, pācaka ity asya pacatīti kathaṃ vigrahaḥ |
vr̥ttisamānārthatvābhāvād ity ata āha |

ākhyātaṃ taddhitakr̥tor yat kiñcid upadarśakam
guṇapradhānabhāvādau tatra dr̥ṣṭo viparyayaḥ || iti

taddhitakr̥tor yat kiñcid arthabodhakaṃ vivaraṇam ākhyātaṃ tiṅ-
antam iti yāvat | tatra vivaraṇavivriymāṇayor viśeṣyaviśeṣaṇabhāva-
viparyayo dr̥ṣṭa iti | kr̥dantaddhitāntayor āśrayaprādhānyam, ākhyāte
vyāpārasyeti bodhyam | nanu [213] rathantaraśabdād rathikasyāpi praty-
ayaḥ kiṃ na syād iti ced, maivam | « rūḍhir yogārtham apaharati » iti
nyāyāt | nanu viśiṣṭaśaktisvīkāre paṅkajapadād avayavārthapratītir mā
bhūt, samudāyaśaktyaiva kamalapadavat puṣpaviśeṣapratyayaḥ syād
iti cet, na | « jahatsvārthā tu tatraiva yatra rūḍhir virodhinī » [214] ity
abhiyuktokteḥ, avayavārthasaṃvalitasamudāyārthe padme śaktisvīkārāt |
ata eva caturvidhaḥ śabdaḥ | yathā rūḍhaḥ, yogarūḍhaḥ, yaugikaḥ,
yaugikarūḍhaś ceti | avayavārthamanapekṣya samudayaśaktimatreṇārtha-
bodhakatvaṃ rūḍhatvam, rathantaram ityādau | avayavārthasaṃvalita-
samudāyaśaktyā ’rthabodhakatvaṃ yogarūḍhatvam, paṅkajam ity atra |
avayavaśaktyaivārthabodhakatvaṃ yaugikatvam, pācikā, pāṭhiketyādau |
avayavaśaktyā samudāyaśaktyā cārthabodhakatvaṃ yaugikarūḍhatvam |



TEXTE SANSKRIT 71

maṇḍapānakartr̥paro ’pi gr̥haviśeṣaparo ’pi maṇḍapaśabda udāharaṇam
iti vivekaḥ | vyapekṣāpakṣe dūṣaṇaṃ śaktisādhakam | harir apy āha |

samāse khalu bhinnaiva śaktiḥ paṅkajaśabdavat
bahūnāṃ vr̥ttidharmāṇāṃ vācanair eva sādhane
syān mahad gauravaṃ tasmād ekārthībhāva āśritaḥ || iti

paṅkajaśabde yogārthasvīkāre śaivalāder api pratyayaḥ syāt | vr̥tti-
dharmāḥ viśeṣaṇaliṅgasaṃkhyādyayogādayaḥ « saviśeṣaṇānāṃ vr̥ttir
na… » ityādi vācanair eva sādhyāḥ tattadvacanasvīkāre 74 eva gaurav-
am | mama tu ekārthībhāvasvīkārād avayavārthābhāvād viśeṣaṇādyayogo
nyāyasiddhaḥ, vacanaṃ ca na kartavyaṃ nyāyasiddhaṃ ceti lāghavam |
vyapekṣāyāṃ dūṣaṇāntaram āha [215]

cakārādiniṣedho ’tha bahuvyutpattibhañjanam
kartavyaṃ te nyāyasiddhaṃ tv asmākaṃ tad iti sthitiḥ ||

ghaṭapaṭāv iti dvandve sāhityadyotakacakāraniṣedhas tvayā kar-
tavyaḥ | ādinā ghanaśyāma ityādau ivaśabdasya | mama tu sāhityādyava-
cchinne śaktisvīkārāt « uktārthānām aprayogaḥ » iti nyāyāt teṣām apra-
yogaḥ | bahuvyutpattibhañjanam iti aṣaṣṭḥyarthabahuvrīhau prāptodaka
ityādau pr̥thakśaktivādināṃ mate prāptikartrabhinnam udakam ityādi
bodhottaraṃ tatsaṃbandhigrāmalakṣaṇāyām api udakakartr̥kaprāpti-
karmagrāma ity arthālābhe prāpte prāpteti ktapratyayasya kartrartha-
kasya karmārthe lakṣaṇā, tato ’pi « samānavibhaktikanāmārthayor abheda
eva saṃsargaḥ » iti vyutpattyā udakābhinnaṃ prāptikarmeti syāt | udaka-
sya kartr̥tayā prāptāv anvaye tu nāmārthayor abhedānvayavyutpattibhañj-
anaṃ syād iti tātparyam | « nāmārthaprakārakaśābdabuddhitvāvacchin-
naṃ 75 prati vibhaktyarthopastiteḥ kāraṇatvam » iti vyutpattibhañjanaṃ
ca | mama tu pr̥thakṣaktyanaṅgīkārāt viśiṣṭasyaiva viśiṣṭārthavācakatvāt
nāmārthadvayābhāvān na kvacid anupapattir ity alam

paramalaghumañjūṣā samāptā [216]
74. tattadvavacana°, éd. Baroda.
75. °prakārakaśabdabuddhi°, éd. HSG.





TRADUCTION

S’inclinant devant Śiva, Nāgeśa tresse, en guise d’offrande, cette cor-
beille de conclusions d’ordre grammatical, à la fois succinctes, profondes
et impeccables 76 ∗.

76. L’invocation joue librement sur le titre de l’œuvre, la Vaiyākaraṇasiddhāntaparama-
laghumañjūṣā, mettant en valeur les doubles sens qui, sans aucun doute, étaient voulus.
D’autant plus que le nom de l’auteur, Nāgeśa, est une épithète du dieu invoqué, Śiva, le
« seigneur des serpents ». L’on suit ici l’édition du texte publiée dans la M. S. University
of Baroda Research Series, no 7 (Baroda, 1961), avec un commentaire, intitulé Jyotsnā, de
la main de l’éditeur, Pt. Kālikāprasāda Śukla, dont la maîtrise grammaticale apporte au
lecteur de l’œuvre de Nāgeśa une aide inestimable. Une édition du texte, publiée dans
la Haridāsa Saṃskr̥ta Granthamālā, no 43 (Bénarès, Chowkhamba, 1946), commenté par
Pt. Nityānanda Parvatīya, sert souvent à compléter les remarques de Pt. K. Śukla. Ces deux
éditions ne diffèrent que par quelques détails, qui ont été notés. Pt. Śukla a également édité
la « grande » Mañjūṣā de Nāgeśa, la Vaiyākaraṇasiddhāntamañjūṣā [BM] (Vārāṇasī, 1977). Un
résumé en anglais de la « petite »Mañjūṣā, de K. K. Raja, est disponible : EIP5, p. 324 sqq. Re-
marquons en passant que c’est dans une mañjūṣā que Kuntī a déposé le nouveau-né Karṇa.

∗. Le segment paramālaghuḥ, présent dans les deux éditions disponibles (celle de Chow-
khamba et celle de Baroda), ainsi que dans le texte transcrit par Gerow qui est reproduit ici,
pose un problème : qu’on le comprenne comme le regroupement de deux mots unis par le
sandhi ou commeun composé, il est difficile de rendre compte de la quantité du -ā-. Dans un
cas comme dans l’autre, en effet, celui-ci ne peut s’expliquer que comme la contraction de
deux -a- (dans le composé *parama-alaghuḥ) ou celle d’un -ā- et d’un -a- (dans le syntagme
paramā alaghuḥ). Il faudrait alors donner à alaghu- le sens de « non insignifiant », « considé-
rable ». Mais cela entrerait en contradiction avec le titre de l’ouvrage (Paramalaghumañjūṣā)
et l’interprétation que reflète la traduction de Gerow. Il est donc assez vraisemblable qu’il
s’agisse d’une erreur typographique reproduite d’une édition à l’autre, et qu’il faille séparer
les deuxmots : paramā laghuḥ est alors, en quelque sorte, une glose du titre, « suprême» (ou
« profonde ») et succinte ». Cela n’a rien d’inattendu dans un maṅgalaśloka : le deuxième et



74 TRADUCTION

L’ÉNERGIE EXPRESSIVE (ŚAKTI) [DES MOTS]
L’éclatement (sphoṭa) du sens 77 est triple, [8] ∗ en raison de la diffé-

rence entre le son (varṇa), le mot (pada) et la phrase (vākya). De la diffé-
rence entre la classe et l’individu résultent six types d’éclatement. Enfin,
puisque le mot et la phrase peuvent aussi tenir compte des individus glo-
balement (akhaṇḍa) [sans faire état de leurs particularités], huit variétés
d’éclatement sont en somme recensées 78. [9] Parmi elles, la plus importante
est l’éclatement du sens de la phrase (vākyasphoṭa)[, car, dans la langue fa-
milière, c’est uniquement cet éclatement qui fait comprendre le sens [de

77. La traduction du terme sphoṭa est empruntée à Louis Renou (TG, p. 344). Il faut géné-
ralement sous-entendre « l’éclatement du sens », car c’est du sens qu’il s’agit, indissoluble-
ment lié au mot qui l’exprime. Mentionné deux fois dans le Mahābhāṣya [MBh], le sphoṭa a
connu un développement fulgurant dans la grammaire « philosophique » à partir de Bhar-
tr̥hari. Même à ses débuts, le terme vise le sens inhérent, le sens inchangé, par rapport au
sens éphémère, articulé, contextuel — anticipant ainsi la distinctionmoderne entre le pho-
nème et sa réalisation, entre la langue et la parole. Mais ces deux aspects, si intimement as-
sociés, comment se rapportent-ils l’un à l’autre, sans terrain d’entente évident? La notion
de sphoṭa constitue, en effet, la réponse des grammairiens : ce n’est pas progressivement,
comme le disent les écoles rivales, mais tout d’un coup que le sens « éclate » — l’intemporel
qui se manifeste au cœur du temporel, déclenché par le temporel.

78. Ces deux types supplémentaires répondent à la possibilité que l’éclatement du sens
au niveau de l’individu se fasse sans tenir compte des circonstances qui le différencient
d’autres individus du même groupe (akhaṇḍa, « sans division »). Ne sont concernés que le
mot et la phrase, puisque l’éclatement syllabique (varṇasphoṭa) est par nature indivis.

le troisième des trois adjectifs du pāda b qualifient le sujet, °mañjūṣaiṣā, « cette Corbeille »,
qui figure au pāda d (rappelons que laghu- a deux formes de féminin, laghvī- et laghu-). Des
deux commentaires dont nous disposons, l’Arthadīpikā (Chowkhamba) et la Jyostnāṭīkā de
Śukla (Baroda), seul le second analyse le segment, et il confirme cette hypothèse : paramā
laghuḥ — laghutvañ ca śabdālpatvam | evañ cāsmin granthe mahān api artharāśir alpair eva śab-
daiḥ pradarśito ’sti |, « paramā laghuḥ : la qualification de laghu [attribuée à la Corbeille signifie
ici] le petit nombre de mots. Ainsi, dans cette œuvre, la richesse du sens, bien que grande,
est exposée en peu de mots ».

∗. Les numéros entre crochets introduits par Gerow dans le texte sanskrit translittéré
renvoient à l’édition de Baroda. Ils ont été reportés par nos soins dans la traduction.



TRADUCTION 75

l’énonciation] et c’est grâce à lui que le sens s’avère achevé. [10]Comme fait
observer l’auteur duNyāyabhāṣya, « L’ensemble desmots [se transforme] en
phrase dès que le sens s’avère achevé » 79 — c’est-à-dire [que la phrase] de-
vient capable (samartha) [d’exprimer le sens]. [11]

Puisqu’il est impossible de saisir d’emblée les conventions impliquées
dans la composition de chaque phrase, et parce qu’on n’a pas trouvé un
moyen facile d’expliquer la phrase telle qu’elle est, nosmaîtres (ācārya) ont
élaboré la science grammaticale en répartissant fictivement la phrase en
mots, et les mots en bases et affixes, employant à ces fins des contrastes
et des comparaisons, également artificielles 80, lesquelles autorisent aussi
la répartition artificielle des significations. Or [il faut souligner que] cette
méthode n’a aucune portée en dehors [de la grammaire]. [12-13]

L’éclatement du sens associé au phonème permet de peaufiner les procé-
dures analytiques et synthétiques propres à la science grammaticale. C’est
grâce à cet éclatement que les bases et les affixes sont dits avoir tel ou tel
sens 81. La distinction entre la racine, le préverbe et l’adverbe est égale-
ment artificielle (kālpanika). Les désinences verbales — la troisième per-
sonne du singulier (-ti), etc. — sont elles aussi fictives, tout comme les
formes originales auxquelles elles se substituent, à savoir, les indices géné-
raux (sthānin) des temps et desmodes [laṭ, laṅ, etc.] 82. La tradition veut que
les significations des indices généraux aient été façonnées par des Voyants

79. Ad Nyāyasūtra [NS] 2.1.56 (éd. POS, p. 117). La prépondérance du vākyasphoṭa est re-
connue uniformément par les grammairiens : voir Bhaṭṭojidīkṣita, Vaiyākaraṇasiddhānta-
kārikā [VSK], n. 68, commenté par Kauṇḍabhaṭṭa, Vaiyākaraṇabhūṣaṇasāra [VBS], p. 457 sqq.
Voir aussi S. D. Joshi, Sphoṭanirṇaya, p. 113 sqq.

80. Anvaya, vyatireka : « permanence » et « impermanence » (Renou, TG, p. 43). La mé-
thode d’analyse qui contraste l’élément inchangé avec les éléments qui varient, comme
par exemple, les « désinences », qui varient par rapport au thème inchangé auquel elles
sont suffixées. C’est grâce à cette méthode que les éléments sont identifiés et extraits arti-
ficiellement du mot ou de la phrase qui seuls sont « réels ».

81. Par exemple, les phonèmes s et t signifient, en ce qu’ils permettent, par exemple, la
différenciation des suffixes verbaux -si (2e p. s.) et -ti (3e p. s.) : bhavasi et bhavati.

82. La méthode synthétisante de Pāṇini est à sous-entendre. D’abord sont prescrites, en
guise de suffixes sous forme abstraite, les fonctions verbales variées : temps, mode, aspect,



76 TRADUCTION

(r̥ṣi), qui les auraient murmurés à mi-voix. Elles sont en effet des significa-
tions, d’après la déclaration [du Bhāṣya] :

En principe, la notion de substitut (ādeśa) ne s’applique qu’à
ce qui est capable d’exprimer la signification de l’original qu’il
remplace 83.

Peu importe que le pouvoir d’exprimer soit attribué au substitut ou à l’ori-
ginal ; même poser la question est inutile, car les significations de l’un
et de l’autre sont tout autant artificielles. L’important, c’est la significa-
tion, qui se manifeste soit dans le mot, soit dans la phrase — lesquels se
conçoivent comme des ensembles grâce aux artifices analytiques [déjàmen-
tionnés]. Pour les gens ordinaires, d’ailleurs, toute signification est com-
prise de cette manière [sans qu’ils soient conscients de l’analyse gramma-
ticale]. [14-15] La multiplicité des substituts dus à l’analyse grammaticale
n’altère pas les pouvoirs distinctifs des originaux, selon la maxime « Les
moyens ne sont là que pour réaliser l’effet ; [16-17] [en soi] ils sont indé-
terminés » 84 — tout comme la capacité [de la langue] de signifier n’est pas
déterminée par les alphabets, qui sont nombreux grâce à la multiplicité
des régions où elles sont cultivées 85. C’est la direction à suivre.

Dans les Gautamasūtra, les « Aphorismes de Gautama », [18-21] sont re-
personne, etc. ; ensuite, les désinences réelles, qui se substituent aux suffixes abstraits, les
« réalisant » sous forme audible.

83. En référence à l’aphorisme célèbre Aṣṭādhyāyī [P.] 1.1.56 : sthānivad ādeśo ’nalvidhau,
« le substitut est traité comme l’original (dont il occupe la place), excepté dans une pres-
cription applicable à un phonème (en tant que tel) » (Renou, GP, p. 16). La phrase citée par
Nāgeśa, en revanche, ne se trouve pas sous cette forme dans le Bhāṣya édité par Kielhorn.
Noter que Renou traduit sthānin par « primitif » vs « substitut ».

84. Avyavasthitāḥ : « [Lesmoyens] n’ont pas de caractère déterminé». Bhaṭṭoji, VSK, no 68
(Kauṇḍa, VBS, p. 500). Voir Joshi, Sphoṭanirṇaya, p. 105, 188 sqq. (Ici la kārikā porte le numéro
67). L’idée, mais pas les mots, se trouve dans le Vākyapadīya [VP] : voir, p. ex., 2.238.

85. L’analogie est claire si l’on pense au cas du sanskrit, dont la capacité uniforme de si-
gnifier n’est en rien altérée par l’emploi des nombreuses écritures historiques et régionales.
Même si les substituts sont plus détaillés et en apparence plus précis, c’est dans l’original
que repose le pouvoir de signifier — la solution la plus élégante, selon Śukla.



TRADUCTION 77

censés quatre pramāṇa ou «moyens de connaissance valide » pour vérifier
[si une notion est vraie ou fausse] : « la perception, l’inférence, l’analo-
gie, et la parole ». Et cette dernière (śabda) est définie, en tant que moyen
de connaissance valide, comme « une déclaration faite par une personne
digne de confiance » (āpta) 86. [22-25] Patañjali, dans la Caraka [saṃhitā] 87,
explique que l’homme « digne de confiance » est « doté d’un esprit de dé-
cision, qui lui permet d’accéder entièrement à la réalité de l’existence 88.
Même sous l’empire d’une passion ardente (rāga), etc., sa parole ne vacille
pas » 89. [26]

La cause d’une prise de conscience calquée sur des paroles qui se ré-
fèrent à un sujet (viṣaya) déterminé essentiellement par telle ou telle qua-
lité (dharma) est la cognition spécifique d’une fonction grammaticale (vr̥tti)
caractérisant le [sujet] comme déterminé par ladite qualité. Pour cette rai-
son il n’y a pas une telle prise de conscience de la part de quelqu’un qui
ne comprend pas la fonction grammaticale 90. En effet, [Patañjali] a rai-

86. NS 1.1.3 et 7. La notion de la parole (śabda) véridique diffère radicalement d’une école
à l’autre. Pour la Mīmāṃsā, la parole faisant autorité stricto sensu est la parole védique,
l’entendu (śruti) par excellence.

87. « Une tradition fréquemment attestée identifie Caraka à Patañjali et lui attribue la
composition à la fois du MBh, des Yogasūtra [YS] et de la Carakasaṃhitā », Renou, IC, vol. 2,
p. 151 ; voirWinternitz, GIL, vol. 3, p. 460). Nāgeśa, pour entamer la discussion de la relation
entre le mot et son sens, examine la position des logiciens (tārkika).

88. K. Śukla, ad loc. : anenaikadeśiniścayo vyāvartyate | prakr̥te niścayaśabdasya […] bhrama-
saṃśayayor nirāsaḥ — grâce à son esprit exhaustif (kārtsnyena), il [l’homme « digne de
confiance »] est exempt de doute et d’erreur.

89. Cette « définition » de l’āpta rappelle celles des manuels du Nyāya et reflète l’in-
fluence de la méthode des logiciens au temps de Nāgeśa. La Carakasaṃhitā, en revanche,
ne paraît pas disserter sur les pramāṇa du système naiyāyika ; d’autre part, on y trouve un
exposé assez détaillé d’une version du Sāṃkhya qui, selon Dasgupta, représente un stade
précoce de la doctrine (HIP, vol. 1, p. 213 sqq.).

90. La capacité dumot à signifier n’appartient pas aumot brut (ou « sensible »), quoique
le mot sous cette forme lui soit indispensable, mais repose sur une série de conventions
ou de fonctions qui le transforme en mot signifiant — l’important c’est que la compréhen-
sion du mot passe par la compréhension de la fonction. Selon K. Śukla, la question sous-
jacente à cette discussion est la thèse des logiciens qui veut que le mot brut et sa fonction



78 TRADUCTION

son en disant, dans son commentaire sur l’aphorisme de capacité : « Quand
on dit “mélasse”, ce n’est pas la douceur en tant que propriété qui se fait
comprendre » 91. Le sens exprimé par le mot « mélasse » (guḍa) est lié à
la classe des objets (guḍatva) qui se nomment ainsi [et non aux attributs
qu’ils peuvent manifester] 92. [27] La propriété douceur, en revanche, est
appréhendée par un autre mode de connaissance qui s’apparente à l’infé-
rence (anumāna) : « La mélasse est douce[, car produite à partir de la canne
à sucre] ».

[Quant à la cause de l’éclatement du sens], la stipulation «déterminé es-
sentiellement par telle ou telle qualité (dharma) » écarte l’éventualité que
quelqu’un, n’ayant pas compris la fonction, renverse les termes de la rela-
s’expliquent indépendamment l’un de l’autre. Pour les grammairiens, en revanche, le mot
forme avec la fonction une unité qualifiée, comme le feu est qualifié par la propriété essen-
tielle de la chaleur. Cette « capacité » ou « fonction » se dit, en général, vr̥tti, litt., «manière
d’exister (vartate) », aux applications diverses, dont c’est ici la première occurrence. Pour
plus de détails, voir p. 239 sqq., en particulier, n. 636, p. 239. En général, la vr̥tti est le sens af-
fecté au mot par la grammaire du mot, autrement dit, par la compréhension de sa syntaxe
dans le contexte des conventions qui en gouvernent l’usage. Cette compréhension n’est
pas seulement à distinguer de la compréhension dumot, elle en est aussi la condition préa-
lable, comme l’indique la définition. C’est la fonction gotva qui rend le mot gauḥ capable de
signifier toute vache — inutile de vanter d’autres qualités comme la sacralité ou l’utilité de
la vache. Voir aussi Renou, TG, p. 290.

91. MBh ad vt. 21 ad P. 2.1.1 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 370). L’aphorisme spécifie que les
règles de la grammaire ne fonctionnent que si les formes sur lesquelles elles opèrent sont
capables de les recevoir, c’est-à-dire, si elles impliquent une syntaxe coordonnée. L’enjeu
principal de cette paribhāṣā est la composition nominale, dont la condition préalable est
que le composé soit basé sur une phrase dont la syntaxe est cohérente.

92. Le sens d’un mot comme mélasse n’est pas déterminé par ses qualités plus ou moins
variables, mais dépend d’une « classification » préalable, indiquée en sanskrit par l’abstrait
guḍa-tva « mélasséité », considéré comme la propriété invariable du mot guḍa qui le fait
signifier. En l’absence de conventions linguistiques, le mot n’est que « son » et sera privé de
déterminations afférentes à l’objet, comme douceur, etc.



TRADUCTION 79

tion entre qualification et chose qualifiée en prétendant que c’est la classe des
pots (ghaṭatva) qui est déterminée par le mot « pot » (ghaṭa) 93. [28-29]

Quant au sens qui en résulte, la spécificité de la fonction grammaticale
doit être conçue comme l’appréhension simultanée, et de l’impression la-
tente (saṃskāra) évoquée par la fonction, et de celle du mot articulé, en
tant que soutien phonique objectif [de la fonction] 94. [30]

Pour cette raison, qui n’a pas saisi la fonction ne comprendra pas [le
sens de ce qui vient d’être dit] ; pas plus que celui qui l’a oubliée, ou qui ne
connaît pas le mot en question. Et pas davantage, lorsque [les mots pot et
tissu sont prononcés], celui qui n’appréhende pas l’espace (ākaśa) que [le ré-
férent] occupe, bien qu’il soit présent comme le support de l’un et de l’autre
(voir infra, n. 457, p. 189 et n. 594, p. 226). De même, n’appréhendrons-nous
pas [l’individu nommé] Caitra, etc., quand la personne se présente à nous
comme étant un père 95. [31] Quant au fait que l’impression latente [dont
dépend la compréhension de l’énoncé] soit éveillée [indirectement] par le
rappel de la fonction, ou [directement] par l’appréhension du sens du vo-
cable, est une question qui dépasse notre présente enquête 96.

La « fonction grammaticale » (vr̥tti) ci-dessus mentionnée est de trois
93. Les catégories logiques de substance et de qualité ne peuvent pas être inversées. La

confusion règne quand la substance « pot » est dite qualifier la qualité « poterie ».
94. Selon cette thèse, la compréhension du sens du mot s’appuie sur l’évocation de sa

fonction (vr̥tti) latente, et sur le vocable lui-même, en tant que capabled’évoquer la fonction
—d’où sa śakti, « énergie » : ubhayor api padaviṣayakatvena ekādhikaraṇavr̥ttitvasya sulabhatvāt
(K. Śukla, p. 30-31). Le saṃskāra porte le sens général de « pot » et l’articulation phonétique,
son application dans le contexte immédiat. Voir K. K. Raja (ITM, p. 19), citant la Siddhānta-
muktāvalī, p. 235, un célèbre texte naiyāyika du XVIIe siècle : śaktiś ca padena saha padārthasya
saṃbandhaḥ.

95. Que Caitra soit père ou non, le sens communiqué par son nom, c’est l’individu, non
pas ses « qualités ». Ces exemples renforcent la thèse selon laquelle le sens d’un mot n’est
pas évoqué par les propriétés de l’objet désigné, mais par sa fonction grammaticale (vr̥tti),
propre à sa syntaxe, qui le parachève.

96. Voir BM 8 (p. 17), où la question n’était pas résolue non plus.



80 TRADUCTION

sortes, dites « énergie [traditionnelle, ou “dénotative”] » (śakti), « métony-
mie » (lakṣaṇā), et « suggestion » (vyañjanā) 97. [32]

En ce cas, quelle catégorie d’existant (padārtha) l’énergie [dénotative]
appartient-elle? Selon les logiciens, [la réponse] la plus économique est
qu’elle relève de la volonté d’Īśvara (Śiva), laquelle semanifeste ainsi : «Que
ce mot-ci fasse comprendre ce sens-là », ou bien, « Que ce sens-ci se fasse
comprendre par cemot-là ». L’énergie est alors une relation [entre lemot et
le sens] (saṃbandha), à savoir, une convention [dictée par Īśvara] (saṃketa).

Mais, peut-on faire valoir, [si c’était le cas, le domaine de l’énergie dé-
notative s’étendrait trop loin !] 98. Les [logiciens] répondent : Mais non! Il
n’y a pas d’extension excessive (atiprasaṅga) ! Même si la relation entre le
mot, le sens et la compréhension [qui en résulte] est située (viṣaya) dans
l’énergie, [l’énergie fonctionne différemment dans les trois cas] : d’une
part, dans la mesure où l’énergie est conçue sous forme de la cause du ré-
sultat, autrement dit, comme la cause de la compréhension [qui en résulte],
elle est dite se situer dans le mot [qui exprime le sens :] (vācaka). D’autre
part, dans la mesure où l’énergie est conçue [comme le résultat, autrement
dit,] comme la compréhension [dont le mot est la cause], elle est dite se
situer dans le sens qui sera exprimé (vācya). [33-34] Et même si l’énergie
dénotative est saisie d’emblée au niveau de la phrase [comme disent les
grammairiens], il est toujours possible de répartir l’énergie entre les mots
dont se compose la phrase, en se fiant aux procédures d’analyse et de syn-
thèse promulguées par les initiés de la discipline 99.

97. Ici, śakti pour rūḍhi, le genre substitué à l’espèce typique ; lakṣaṇā, vyañjanā : termes
communs à toutes les écoles, le terme dhvani, souvent utilisé comme synonyme du dernier
(surtout en poétique). Voir plus loin, n. 147, p. 95.

98. C’est-à-dire, au mot « pot », au pot réel, et à la relation de signification, fixée par la
volonté de la divinité.

99. Le logicien souligne que l’énergie du mot fonctionne différemment quant au mot
(vācaka), quant au sens (vācya) et quant à la relation qui les relie, ce qui la réduit en effet
à une relation causale (kāryakāraṇabhāva). Les trois éléments coopèrent pour former une
synthèse épistémologique cohérente — quoique tous les trois soient reconnus comme pré-
existants et indépendants. Voir Deshpande, Noun, p. 55-56.



TRADUCTION 81

À cela, [le grammairien répond] : non! Il n’y a aucune relation déter-
minée entre les deux pôles de l’acte de vouloir [à savoir, entre le vœu et
la chose voulue], en raison de l’absence de toute limitation portant sur
leurs soutiens [à savoir, sur le sujet qui veut et l’objet voulu] 100. [35-36]
Les connaisseurs du sujet ont convenu qu’«une relation [du type envisagé]
doit délimiter une prise de conscience spécifique quant à ses soutiens, à sa-
voir, que les deux termes mis en rapport doivent être différents l’un de
l’autre, que la différence doit elle-même être différente des deux termes,
et qu’elle y soit sise » 101. Par exemple, la relation de contact (saṃyoga) entre
la surface de la terre et le pot superposé délimite une prise de conscience
(buddhi) spécifique, à savoir : « Cette relation dite contact est différente et du
pot et de la terre ; elle est sise dans les deux à la fois ; la surface de la terre
est le soutien externe de la relation, dans laquelle [la chose soutenue est] le
pot ». Dans ce cas, personne ne comprend ni le mot pot, ni son sens, comme
affectés d’une volonté. Tel est l’usage.

Il s’ensuit que l’énergie communicatrice ∗ repose sur une tout autre re-
lation entre le mot et le sens du mot, dont un synonyme est « la relation
entre le signifiant (vācaka) et le signifié (vācya) » — une [relation] qui fait
ressortir l’énergie des deux termes, et qui n’est sise que dans l’identité ré-
ciproque (tādātmya) de l’un et de l’autre, qui est fondée sur leur implica-
100. La portée de la volonté n’est pas limitée, surtout celle de la divinité, qui peut en effet

désirer n’importe quoi : tasyāḥ sambandhatvakalpanaṃ manorathamātram eva syāt (K. Śukla,
p. 37). La relation entre le vācaka et le vācya est en effet réduite à l’arbitraire : l’un ne res-
pecte même pas l’autre comme son soutien.
101. Ghaṭanirūpitasaṃyogāśrayo bhūtalam : la relation qualifiée est l’āśrayāśrayibhāva,

« entre soutien et soutenu ». Quant aux « connaisseurs » (abhiyukta, « ceux qui s’y at-
tellent »?), comparer Mallinātha ad Kumārasaṃbhava [KS] 3.44 : triyambakam ity ukte […]
pādapūraṇārtho ’yam iyaṅādeśaḥ, mahākaviprayogād abhiyuktair aṅgīkr̥taḥ.

∗. Le terme sanskrit est śakti, qui est traduit ailleurs « énergie expressive ». Il s’agit du
même concept. En effet, il arrive parfois à Gerow de traduire le même mot de deux façons
différentes. Cependant, nous nemodifions pas sa traduction (demême, ci-dessous, adhyāsa,
« implication », puis « surimposition »).



82 TRADUCTION

tion (adhyāsa) mutuelle 102. [37] Celle-ci est la seule relation dont il peut
s’agir, car, même dans l’usage courant, le mot et son sens ne voient se ma-
nifester leur énergie expressive qu’à la condition d’être déterminés réci-
proquement. Même la capacité qu’a l’énergie de produire son effet dépend
de la façon dont ladite relation est délimitée (niyāmaka). Même si l’énergie
d’illuminer appartient à la lampe, l’illumination de l’objet ne se produit que
si [l’énergie] se met en rapport avec un œil [doté de vision]. Sinon, comme
c’est bien attesté, rien [ne se voit] 103 ! [38] Bhartr̥hari a déclaré :

Là où il y a assistance (upakāra) ∗, une propriété (dharma) se
laisse inférer :

102. Voir VP 1.150, où le terme tādātmya sert à caractériser la relation entre śabda et artha.
L’important pour Nāgeśa est la réciprocité des deux termes, qui sont non seulement insépa-
rables (la province de la relation dite samavāya), mais aussi, dont la présence de l’un ne se
conçoit pas en l’absence de l’autre (à la différence de la relation dite bhedābheda « différent
et non-différent », où la différence est présupposée). Il ne s’agit pas vraiment d’une rela-
tion, car l’indépendance des deux termes n’est qu’un artifice de l’esprit. L’origine du terme
tādātmya (« fait d’avoir telle nature » [Renou], ou, mieux, « la condition de celui qui a cela
pour sa nature ») se trouve, selon Dasgupta, dans la logique de Dharmakīrti, où il sert à ca-
ractériser la relation entre le genre et l’espèce — entre l’uniforme et le variable. Dasgupta le
traduit « essential identity » (HIP, vol. 1, p. 351). Dans l’Advaita tardif, tādātmya se dit de la
coexistence — inexplicable selon la causalité réaliste qui privilégie l’extériorité et la consé-
quence — de l’unique brahman et du monde pluriel, dont la différence est aussi un artifice
de l’esprit. Kauṇḍa, quoiqu’il cite Bhartr̥hari (Vaiyākaraṇabhūṣaṇa [VB], p. 248), préfère par-
ler d’une relation « appropriée » — yogya (VB, p. 238, 252), ou svābhāvika, « naturelle », ou
« essentielle » (VB, p. 240).
103. Aucun critère extrinsèque ne détermine au préalable la justesse de la relation entre

le mot et le sens. Les deux relèvent d’un rapport réciproque, sui generis, chacun présuppo-
sant l’autre, préalablement. La relation détermine les relata, et vice versa—encore tādātmya.
Quoique l’on parle de saṃketa ou de samaya (voir ci-dessous), il ne s’agit pas vraiment de
convention, car l’autorité en appartient à Īśvara, ou à la śruti.

∗. Peut-être faut-il comprendre : « Là où il y assistance [d’une énergie apportée à une
autre énergie] […] ».



TRADUCTION 83

L’énergie [est inférée] des énoncés ∗, la qualité (guṇa) [est infé-
rée] des qualités 104.

Helārāja explique le vers comme suit : « assistance » — à savoir, là où il
existe une relation dont la nature est l’assistance entre deux énergies dont
l’une assiste et l’autre est assistée, les deux contribuant à la compréhen-
sion, une propriété (dharma) peut y être inférée, ayant la forme d’une éner-
gie, d’après l’effet [qu’elle produit]. Cette relation est facilitatrice, en ce
qu’elle facilite la production d’effets par des énergies ; elle est détermina-
trice en ce qu’elle détermine quel substrat sert de soutien à quelle qua-
lité 105.

Cette relation se retrouve à la fois dans le mot et dans la phrase. Le
commentateur du Nyāyabhāṣya, les « Aphorismes du Nyāya » observe :

La grammaire traite de la parole (vāc) sous la forme du mot
(pada), et du sens de la parole sous la forme de la phrase, afin
de faire comprendre les conventions (samaya) [régissant la re-
lation du mot avec le sens] 106.

Il y est clairement dit que la convention, due à [la volonté d’]Īśvara, se
manifeste dans les mots aussi bien que dans les phrases. Pour résumer, la
relation en cause est l’identité réciproque (tādātmya), basée sur la conven-
tion (saṅketa) de la surimposition (adhyāsa) réciproque [du mot et du sens
du mot]. [39]
104. VP 3.3.5. Des éléments — des mots, dont chacun a son sens à lui, etc. —, tant qu’ils ne

sont pas mis en rapport, laissent apercevoir un manque d’effet : la compréhension comme
résultat, réside dans leur coordination : voilà la śakti. «Where there is service rendered, there
an attribute (that is, a relation) is understood […] » (K. A. S. Iyer, trad., VP, vol. 3.1, p. 81).
105. Helārāja ad loc. La remarque vise la lumière, qui, commequalité, révèle l’objet pourvu

que l’œil y apporte son « aide ».
106. Vātsyāyana ad NS 2.1.56.

∗. Gerow avait écrit : « L’énergie des énergies » ; nous nous sommes permis : (1) d’ajou-
ter entre crochets, pour plus de clarté, « est inférée » ; (2) de remplacer « des énergies »,
probable lapsus, par « des énoncés » (sanskrit uktīnām).



84 TRADUCTION

Le Bhāṣya de Patañjali [sur les «Aphorismes (du Yoga) »] 107 y fait écho :
Or la convention [linguistique] prend la forme d’une surimposi-
tion réciproque [du mot sur le sens, et vice versa] animée par
la mémoire — à savoir, si le sens y est, le mot y est aussi ; si le
mot y est, le sens y est aussi 108.

En disant « animée par la mémoire », l’auteur laisse entendre que le
sens ne se fait comprendre qu’à la condition que la convention soit com-
prise. [40]

En revanche, la thèse des logiciens (naiyāyikamata) — à savoir, que
l’énergie [du mot] n’est qu’une convention dictée par Īśvara — ne convient
pas, parce que, en principe, cette convention est reconnue comme dis-
tincte de l’énergie (śakti) ; par exemple, « c’est [le sens] communiqué par
[cette convention] » ou « l’énergie de cette convention [est ceci…] ».

Vācaspati est de cet avis, qui dit [dans son commentaire] sur [les
« Aphorismes du] Nyāya » :

La convention [qui relie le mot à son sens], proclamée par
Īśvara en présence des dieux et des sages qui assistaient au dé-
but du cycle de transmigration, est, grâce à son utilisation inin-
terrompue, facile à comprendre, même pour nous, ici-bas 109.

107. Allusion à Vyāsa, l’auteur, selon la tradition indienne, du Yogabhāṣya [YBh]. Sur l’at-
tribution des YS à Patañjali, voir n. 87, p. 77. Dans la Laghumañjūṣā, le YBh est aussi attribué
à Patañjali.
108. YBh ad YS 3.17. D’après Winternitz, le YBh « wahrscheinlich » date du VIe siècle (GIL,

vol. 3. p. 461). Le sens grammatical du terme saṅketa n’apparaît que tardivement. Il est ab-
sent dans la TG de Renou, comme dans le Wörterbuch de Böthlingk & Roth, et ne figure pas
dans le texte du MBh établi par Kielhorn. (Voir Houben, JIP.) Le terme adhyāsa laisse soup-
çonner également une date assez récente.
109. Nyāyavārtikatātparyaṭīkā, ad NS 2.1.55 (éd. Kashi Sanskrit Series, p. 419). La version

citée parNāgeśa est abrégée. Lesmanuscrits varient entre svargādibhuvām et sargādibhuvām
(voir éd. HSG, p. 11). La convention, établie au temps d’Īśvara, est toujours comprise de nos
temps, grâce à l’intermédiaire des sages, etc.



TRADUCTION 85

Le sens que l’on veut communiquer, entendu comme la détermination [de
l’énergie], est la portée de cette identité réciproque ; lemot, entendu comme le
soutien [de l’énergie], en est le pouvoir déterminateur (śakta). C’est l’iden-
tité réciproque (tādātmya) dumot et du sens qui sous-tend l’usage courant :
« Il entendit le vers, et [ensuite] il en exprima le sens » 110. [41]

Les textes révélés et les déclarations des sages inspirés traitent de
l’énergie exprimée [et du mot qui l’exprime] comme s’ils étaient gram-
maticalement coréférentiels : « Le vocable “om” est le brahman monosylla-
bique » ; « Le nom “Rāma”, avec ses deux syllabes, brise même l’orgueil de
Śiva, le porteur de l’arc Pināka» ; «Vr̥ddhi est l’appellationdes (trois) syllabes
ā, ai, au » 111. La relation dite « identité réciproque » est perçue comme la
non-différence dans la différence, elle est l’équivalent de la relation dite
« différence et non différence » (bhedābheda) ; dans l’un et l’autre cas, la
contradiction est évitée par la surimposition d’une identité [sur deux choses
dont la différence est toujours à sous-entendre] 112.

Les logiciens, en revanche, soulèvent l’objection suivante : si la relation
d’identité réciproque entre le mot et le sens était admise, il s’ensuivrait
qu’un goût de sucre se produirait dans la bouche dès que le mot «miel » se-
rait prononcé ; ou bien, dès que le mot « feu » serait énoncé, un incendie se
110. Cette remarque est dirigée contre ceux qui prônent une interprétation réaliste de

la relation, fondée sur la perception ou l’inférence ; seul l’adhyāsa autorise une telle jux-
taposition de l’audition d’un vers et de sa compréhension : śabdārthayor adhyāsam antarā
naivopapadyetety arthaḥ (K. Śukla, p. 41).
111. Mānavadharmaśāstra [Manu] 2.83 ; Vācaspatyam, p. 3832 ; P. 1.1.1. Des syllabes — une,

deux, trois — sont traitées comme si elles avaient la même force effective que leurs signifi-
cations.
112. Le bhedābheda des pluralismes réalistes comme le Nyāya ou le Viśiṣṭādvaita se dis-

tingue en principe du tādātmya de l’Advaita de Śaṃkara, où le terme caractérise l’identité
du monde apparent et du seul réel brahman. Nāgeśa ironise un peu ici : le bhedābheda, dé-
fendu par le Nyāya, ressemble au tādātmya dans la mesure où il adopte une sorte de surim-
position pour dépasser une opposition contraignante. Il ne fait pas l’amalgame des deux :
comme le samavāyade l’ancienNyāya, le bhedābheda relie des entités réellement différentes,
comme la couleur bleu et le lotus, dont les existences distinctes s’impliquent mutuelle-
ment.



86 TRADUCTION

déclarerait dans la bouche [du locuteur] — quelle absurdité ! Attendez, pas
si vite ! Ne vient-on pas d’expliquer cette relation comme subordonnée, en
quelque sorte, à la relation dite bhedābheda « différence et non différence »
[c’est-à-dire « identité dans la différence »]? [Faites attention!] 113.

À vrai dire, le sens à exprimer (śakya) est un fait de l’esprit (bauddha)
[42] ; le mot exprimé (pada) est bien connu comme ce dont la nature est de
faire éclater [le sens] (sphoṭātmaka) ; c’est la relation d’identité réciproque
(tādātmya) de ces deux-là qui est affirmée 114. Alors, le sens du mot « feu »
logé dans l’esprit aurait-il la force d’incendier? Notre thèse est confortée
par l’aphorisme sur l’imagination :

L’image [c’est-à-dire la construction mentale] (vikalpa) qui fait
suite à la compréhension du mot est privée d’objet 115.

L’aphorisme est à entendre comme suit : l’image signifie « ce qui est fa-
çonné spécifiquement 116 (viśeṣeṇa kalpyate) à la suite de la compréhension
du mot, c’est-à-dire, [façonnée] dans l’esprit ; elle est aussi [« privée d’ob-
jet »], à savoir, l’image ne repose sur rien en dehors [de l’esprit] ; l’image
est en effet façonnée par l’esprit 117. Le vers suivant conforte cette thèse :

Le fils de la femme stérile, après s’être baigné, se coiffa de
fleurs d’espace ;

113. Upapāditatvāt : de upapada « vocable adjoint » — un appendice pour caractériser, pas
une transformation!
114. Pour les grammairiens, le signifié — le sens du mot — et le mot qui le signifie — le

signifiant — ne sont, contrairement au « bleu » et au « lotus », que des idées, renforcées par
l’usage immémorial.
115. YS 1.9 : śabdajñānānupātī vastuśūnyo vikalpaḥ. Vikalpa est l’un des cinq « états de

conscience » reconnus par les Yogasūtrāṇi.
116. Analyse étymologique du mot vikalpa, « image », « forme » », au sens de « construc-

tion [mentale] » : kalpyate «arranger» / « forger», causatif au passif de la racine klp̥ (kalpate)
« être arrangé », précédé du préverbe vi-, souvent traité comme une particule emphatique.
117. La paraphrase mélange l’étymologie et la synonymie pour développer la pensée

ébauchée de façon lapidaire dans l’aphorisme.



TRADUCTION 87

Il s’en alla à la recherche du lait de tortue, brandissant un arc
en corne de lièvre 118.

Quoique la phrase « fils de la femme stérile » soit dépourvue de réfé-
rences externes, l’esprit parvient à façonner un sens à son endroit [se fiant
à ce que chacun des mots dont la phrase se compose a du sens]. Ayant du
sens, ils sont aptes à recevoir la désignation de prātipadika, « thème nomi-
nal » 119. Dans le cas contraire, si on ne peut pas les désigner [comme thème
nominal dès lors qu’il n’y a pas de sens], cette aptitude se trouve neutrali-
sée, et les désinences du nominatif, etc., ne sont pas enjointes.

Les logiciens prétendent, en revanche, que l’attribution de la qualité de
« lièvre » à la corne est tout simplement erronée 120. [43]Mais c’est faux! Si
le mot « lièvre » ne signifiait pas l’espèce animale [bien connue « à quatre
pattes» ∗], lemot serait [d’emblée privé de signification], et de ce fait, privé
de la désignation de « thème nominal ». N’étant plus sujet à la flexion, il
ne pourrait même pas figurer dans la phrase « La corne de lièvre n’existe
pas » 121 !

En raison de la relation d’identité réciproque qui relie le mot et le sens,
le mot à plusieurs sens est [en effet] plusieurs mots, car chaque sens sup-
porte une seule relation d’identité réciproque — donc l’opinion est bien
fondée qui déclare qu’une différence de sens laisse présumer l’existence
d’un mot différent. [44] L’idée qu’un seul mot peut exprimer de nombreux
sens est fondée sur la similitude des formes.
118. Vers souvent cité, faisant état d’une série d’impossibilités, donc « dénué de sens ».
119. P. 1.2.45 déclare qu’un thème est « pourvu de sens » (arthavat) : « (Une forme qui par

elle-même) possède un sens […] (porte le nom de) prātipadika (« thème nominal ») » (Renou,
GP, vol. 1, p. 33). Seul le thème est susceptible de recevoir des désinences nominales (svādi)
selon P. 4.1.1 sqq. Le sens « imaginé » du composé est basé sur les sens bien attestés de ses
éléments (K. Śukla, p. 43-44).
120. Comme l’est l’attribution de la qualité « serpent » à la corde qui est visible. Le mot

lièvre, comme le mot serpent, y est, disent-ils, sans signification.
121. Qui plus est, si lemot « lièvre» était privé de sens, sur quoi la négationporterait-elle?

∗. K. Śukla, p. 44 : śaśaśabdavācyasya catuṣpādajantuviśeṣasya [… prātipadikatvaṃ na syāt].



88 TRADUCTION

L’énergie expressive est éveillée par le mot mal formé (apabhraṃśa)
comme par le mot bien formé (sādhu), car le mot correct et le mot erroné
sont à pied d’égalité quant à l’usage, qui est le diadème de toute compré-
hension. Du point de vue de l’usage, l’énergie [manifestée à l’heure pré-
sente] relève du souvenir d’une énergie vécue au cours d’une vie anté-
rieure. Pour cette raison les enfants et aussi les animaux sont conscients de
la manière dont les phrases se construisent — ce qui ne serait pas possible
si leur expérience ne s’étendait pas au-delà de la vie actuelle.

Les logiciens prétendent que l’on comprend le sens véhiculé par lemot
mal formé en se souvenant du mot bien formé. C’est faux! Il existe ceux
qui comprennent le sens du mot mal formé sans jamais s’être souvenu de
la forme correcte 122. [45] Il s’ensuivrait aussi que ceux qui ne connaissent
pas la forme correcte ne seraient pas en mesure de comprendre la forme
incorrecte 123. Et il ne faudrait pas non plus prétendre que l’on comprend
le mot illégitime parce que l’on s’est trompé sur l’énergie expressive cor-
recte ! Car la compréhension trompeuse d’une notion exempte de doute
n’est pas possible en l’absence d’un élément qui infirme la compréhension
correcte 124. Qui plus est, quand un mot bien formé, dont le sens est in-
connu, s’exprime en présence des femmes, des śūdra, ou des enfants, ils se
souviennent de son sens en se souvenant du mot mal formé [qui leur est
familier]. Le Bhāṣya conforte ce point de vue :

Quand le même sens se fait comprendre par un mot incorrect
122. Amorcé dans le MBh, le débat sur le statut des apabhraṃśa, langues locales ou « dé-

chues », soit dérivées du sanskrit, soit autochtones, se poursuit jusqu’à Nāgeśa. Suivant
Patañjali, les grammairiens insistent sur le fait que la prééminence du sanskrit découle de
son statut rituel, et non de sa capacité à communiquer.
123. Il s’agit, selon le commentaire, des astrologues ou des chanteurs du Veda — qui em-

ploient un langage qui souvent n’obéit pas aux règles strictes de la grammaire pāṇinéenne,
et dont aucun souvenir ne laisse supposer une forme correcte.
124. La compréhension du mot insolite gagarī, p. ex., n’est bloquée par aucun obstacle,

qui, une fois balayé, permettrait la révélation du sens jusqu’alors caché (K. Śukla). Pour le
Vedānta, c’est l’ombre, ou la peur, qui cachent la corde enroulée et font croire à la présence
d’un serpent. Rien de semblable quant aux mots dont le sens ne nous est pas familier.



TRADUCTION 89

et par unmot correct, le mérite en est déterminé (dharmaniya-
maḥ) conformément aux instructions [du sage Pāṇini] 125. [46]

Et aussi la strophe de Hari :
Quand deux expressions ne se distinguent pas quant à leurs
capacités de communiquer un sens, une restriction se fait en
faveur de celle qui donne dumérite, à la différence de celle qui
n’en donne pas 126.

La section [du Nyāyabhāṣya] sur les classes supérieures (ārya) et basses
(mleccha) ∗ conforte aussi [cette notion) : même si les Ārya utilisent le mot
yava pour signifier l’[orge] aux longues barbes (dīrghaśūka) et les Mleccha,
lemillet indien (priyaṃgu), [47] c’est l’usage des Ārya qui l’emporte, à cause
de leur prééminence sociale. Il s’ensuit que, dans le Veda, [le mot yava] doit
être compris dans le sens prééminent d’[orge] aux longues barbes 127.

Voilà que tu soulèves à tort la question : « Lequel est préférable, l’usage
des Ārya ou celui des Mleccha? »! Tu prétends que ce qui paraît clair [aux
Ārya] ne l’est pas pour les Mleccha — comme si l’usage des Mleccha était
fondé sur un malentendu concernant les énergies [expressives des mots],
comme dans le cas de la corde prise pour un serpent. Mieux vaut-il défi-
nir la légitimité (sādhutva) comme [la qualité] affectée au mot dont la dé-
125. MBh [MBh] ad vt. 1 (p. 8, l. 20-21). La citation se différencie légèrement du texte établi

par Kielhorn, qui retient notamment arthagatau au lieu d’arthāvagatau.
126. VP 3.3.30 cd. « Even if its expressivity is equal (to that of the correct form) the śāstra

makes a restriction in regard to usage, keeping merit and demerit in view » (trad. Iyer, VP,
vol. 3.1, p. 93).
127. Paraphrase de Vācaspati ad NS 2.1.56 (plus proche de la Nyāyasūcī). Les deux expres-

sions, également porteuses de signification, se distinguent d’après la « qualité » de leurs
sources. Dans la langue des Ārya, le mot priyaṃgu signifie panicum indicum— une espèce de
millet adaptée aux régions arides.

∗. Terme onomatopéique désignant le bafouilleur, qui fait « mle-mle », équivalent du
« barbare » des Grecs. En contexte indien, ce vocable désigne aussi bien les locuteurs des
classes inférieures, que les étrangers — autrement dit, les non-Aryens.



90 TRADUCTION

rivation se conforme aux règles de la grammaire, ou qui est entérinée par
l’usage des personnes de mérite. L’illégitimité, c’est le contraire. [48]

L’énergie expressive apparaît sous trois formes : traditionnelle (rūḍhi),
dérivée (yoga), et traditionnelle et dérivée (yogarūḍhi) 128. Celle dont l’énergie
expressive est fondée sur le mot entier, sans qu’aucun élément relevé par
l’analyse grammaticale y soit impliqué, est traditionnelle : maṇi « joyau »,
nūpura « anneau », etc. 129. [49] Celle dont l’énergie expressive est fondée
sur des éléments formels relevés par l’analyse grammaticale est dérivée :
pācaka « cuisinier », etc. 130. Celle dont l’énergie est fondée sur le mot en-
tier, mais qui, en même temps, est complétée par celles des éléments rele-
vés par l’analyse grammaticale, s’appelle traditionnelle et dérivée : paṅka-ja
« né dans la boue » 131, dont le sens traditionnel padma « lotus » est com-
plété par la compréhension que le lotus est l’agent d’un acte de naissance
dont le lieu est la boue 132. Lemot paṅkaja, en revanche, n’est pas susceptible
128. Voir Renou, TG, p. 256-59. Les trois termes sont communs à toutes les écoles de sé-

mantique indiennes. Rūḍhi, nom d’action dérivé de la racine ruh « monter », « grimper »,
évoque le lien « intime », « traditionnel », qui attache directement le mot à son sens, sans
l’intermédiaire d’une dérivation quelconque — en effet, notre « dénotation ». Yoga, un
terme aux multiples acceptions, signale ici la « réunion » ou « répartition » d’éléments
grammaticaux dont dépend le sens du mot dérivé. Yogarūḍhi signifie l’expression manifes-
tement dérivée dont la dérivation ne suffit pas pour expliquer le sens traditionnel, mais
qui le conforte malgré tout. Un quatrième type est souvent ajouté : yaugikarūḍhi, voir ci-
dessous. Les quatre constituent le domaine de l’abhidhā, « sens traditionnel » (ou encore
« sens propre/littéral »), dont la métonymie est absente.
129. La traduction risque de trahir l’intention de Nāgeśa — p. ex., nūpura (énergie du pre-

mier type) se traduit comme « anneau de cheville » (énergie du deuxième type).
130. Pācaka est analysé en racine (pac), thème nominal (-a-), et suffixe d’agent (-ka) — des

éléments dont chacun contribue au sens dérivé « cuisinier ». À noter que, au fond, le yoga,
qui associe des éléments dont chacun a son sens traditionnel, n’est qu’une combinaison de
rūḍhi.
131. Paṅka « boue » + ja « né » (de la racine jan-), mais ici l’appellation d’une espèce de

lotus (fixation traditionnelle, qui présume le sens dérivé sans s’y limiter). Le troisième type
impose un sens du premier type sur une forme du deuxième. Comparer dent-de-lion.
132. Dans toute relation, le terme dont la relation est affirmée, le nirūpya, présume tou-

jours l’autre pôle de la relation, le nirūpaka, dont la présence résulte en, évoque même, la



TRADUCTION 91

d’être interprété métonymiquement [au sens figuré, donc] (lakṣaṇā) ∗, car
la compréhension du sens « lotus » n’est pas accompagnée d’une entrave
au sens littéral [au contraire, le sens «né dans la boue » reste parfaitement
compréhensible], de même n’a-t-on pas besoin de lui surimposer une rela-
tion [pour en lui attribuer un sens convenable] 133. Parfois, c’est l’intention
[du locuteur] qui clarifie le sens : ici le sens dérivé s’impose, là, le sens tra-
ditionnel : « Ce lotus (paṅkaja) est né dans la terre (bhūmau) » ; « Parmi les
[lotus] nés dans la boue (paṅkajeṣu) figurent les lotus nains (kahlāra), les lotus
blancs (kairava), etc. » 134.

Il ressort clairement du commentaire [de Patañjali] sur l’aphorisme
ārhād… que cette approche est justifiée 135. En revanche, le composé aśva-
gandha « cheval-odeur » a un sens traditionnel quand il signifie une espèce
relation : nirūpyanirūpakabhāva. Si le bâton du potier est la cause du pot, c’est le pot qui
résulte en la relation causale en en suppléant l’effet — et vice versa. Ici, la relation de locali-
sation permet d’accorder le sens unitaire du composé (le nirūpya, « le lotus ») avec le sens
étymologiquement justifié (le nirūpaka, « né dans la boue »).
133. Voir plus loin, s. v. lakṣaṇā. Les deux conditions sont illustrées par le cas typique,

« Les lances entrent » : les lances, inanimées, ne se déplacent pas ; y surimposer la relation
possesseur-possédé permet de reconstituer un sens acceptable : « Les détenteurs des lances
entrent ».
134. Le premier exemple, bhūmau paṅkajam utpannam, fait mine d’ignorer le sens analy-

tique du mot paṅkaja « né dans la boue » ; le second, kahlārakairavamukheṣv api paṅkajeṣu, le
met en évidence.
135. P. 5.1.19. Lemot parimāṇade l’aphorismedoit être compris au sens traditionnel («une

mesure de capacité spécifique »), illustrant rūḍhi, mais ailleurs (P. 5.1.57), comme élément
de composé (« qui a pour mesure de capacité… »), illustrant yoga. Voir K. Śukla, ad loc. ;
Renou, GP, vol. 2, p. 5, 13.

∗. Le terme lakṣaṇā, qui signifie précisément «métonymie», prend souvent le sens, plus
général, de « sens figuré » ; le raisonnement ne porte pas exclusivement sur les cas de mé-
tonymie, il inclut les cas demétaphore. En effet, la condition sine qua non pour identifier un
sens figuré est l’invalidation de l’abhidhā, le « sens traditionnel » (ou encore, « sens propre»
ou « sens littéral »). Dans le cas de paṅkaja-, il faut au contraire actualiser le sens propre de
« né (ja-) dans la boue (paṅka-) », faute de quoi le sens de « lotus » ne serait pas perceptible.
En d’autres termes, il n’y a pas substitution d’un sens à un autre : la perception du sens
propre est le chemin à emprunter pour accéder au sens du mot.



92 TRADUCTION

de plante médicinale, mais [un sens] étymologique (yaugika), quand il signi-
fie une écurie, un endroit évocateur de l’odeur des chevaux. Cette [qua-
trième] variété s’appelle communément « le sens traditionnel [contrasté]
avec le sens étymologique » 136. De même, le mot maṇḍapa a-t-il un sens tra-
ditionnel (rūḍha) quand il désigne un type d’édifice [pavillon, temple, etc.],
mais, dans sens étymologique (yaugika), il signifie « buveur de l’écume [de
l’eau du riz bouilli] » (maṇḍa-pa) 137.

L’énergie expressive des mots à plusieurs sens est déterminée selon les
principes de désambiguïsation, à savoir, la « conjonction », etc. 138. Citons
le vers de Bhartr̥hari [50] :

Conjonction, disjonction, accompagnement, incompatibilité,
Sens, contexte, implication, concordance avec un autre
mot,

136. Yaugikarūḍha, «mot “ayant un sens étymologique et traditionnel” à la fois, mais l’un
étant indépendant de l’autre (contrairement aux mots yogarūḍha) », s. v. yaugika « mot
“formé selon une connexion (étymologique régulière)” » (Renou, TG, p. 258). Cette variété
cache souvent une paronomase ∗ à la manière du mot udbhid, le nom d’un sacrifice, mais
qui sert aussi à caractériser un sacrifice « qui enfonce (udbhinatti) » l’obstacle. Le sens tra-
ditionnel et le sens étymologique (sans autre relation) se réfèrent en effet à la même chose :
surālaya, à la fois la « demeure des dieux » (yaugika) et la « demeure par excellence (à savoir,
celle de Viṣṇu, rūḍhi) ». (Vr̥ttivārttika, p. 5-6, 50 ; l’explication d’Appaya fait ressortir l’aspect
de paronomase). Ni le terme yaugikani les exemples ici donnés nefigurent dans le Bhāṣya de
Patañjali, comme le texte de Nāgeśa peut faire croire. Voir aussi Kielhorn, trad., PIŚ, p. 470,
n. 1, où est cité l’élève de Nāgeśa, V. Pāyaguṇḍe, qui reconnaît clairement ce quatrième
type : yathā ca yaugikarūḍhasthale ’yaṃ pratibandhyapratibandhakabhāvo na yogarūḍhasthala
iti bodhyam.
137. Maṇḍa, l’écumequi se forme à la surface de l’eau bouillante ; -pa, nom-racine (à valeur

agentive, employé exclusivement ifc) de la racine pā « boire ».
138. Rappelons que la pluralité des sens d’unmot n’est qu’apparente : chacun correspond

à un mot différent qui partage avec les autres la même anupūrvī « suite de lettres ».

∗. « Paronomase » est un anglicisme (ou à tout le moins un usage abusif bien attesté
dans la littérature de langue anglaise) pour désigner le double-sens. En principe, il n’y a de
paronomase qu’entre des mots qui se ressemblent sans qu’il y ait entre eux de lien étymo-
logique (ex. « Comparaison n’est pas raison »).



TRADUCTION 93

Convenance, pertinence, lieu, temps, particularité, accentua-
tion —
Voilà les causes du rappel du sens précis
Lorsque le sens du mot reste indéterminé 139.

La portée en est : les notions de « conjonction », etc., servent à déter-
miner le sens quand, face au mot à plusieurs sens, on reste indécis sur le
sens à retenir. [51]

Citons-en des exemples : … de conjonction, « la vache suivie de
son veau » 140 ; de disjonction, « la vache qui n’en est pas suivie » ;
d’accompagnement, « Rāma et Lakṣmaṇa ». Il faut préciser que la notion
d’accompagnement (sāhacarya) implique la ressemblance (sādr̥śya) des deux
parties, qui s’engagent dans un projet commun; par conséquent, la no-
tion d’accompagnement ne qualifie pas « la promenade de [Paraśu] Rāma
et d’Arjuna », puisque ces deux-là sont des ennemis 141. [52] Puis, des
exemples de sens, « Le [prêtre] verse l’oblation en faisant l’añjali », « Le
[prêtre] accueille le soleil en faisant l’añjali » — les sens contrastés des
verbes verser et accueillir font comprendre que la forme des gestes propres
à réaliser ces actes est différente dans les deux cas ; de contexte, « Faites
passer du sel fluvial » 142 ; d’implication (liṅga) : « Il dépose des grains oints ».
139. VP 2.315-16. saṃyogo viprayogaś ca sāhacaryaṃvirodhitā | arthaḥ prakaraṇaṃ liṅgaṃ śab-

dasyānyasya saṃnidhiḥ || sāmarthyam aucitī deśaḥ kālo vyaktiḥ svarādayaḥ | śabdārthasyānava-
cchede viśeṣasmr̥tihetavaḥ ||. Ces vers, qui déclinent les principes de désambiguïsation, sont
cités dans la plupart des traités de sémantique post-bhartr̥hariens, p. ex., Vr̥ttivārttika,
trad. Gerow, p. 11.
140. Pour « conjonction » les textes varient entre saṃyoga (Śukla/Nāgeśa) et saṃsarga

(Abhyankar/Hari). Dhenu, « accompagnée de vatsa», ne peut signifier que «vache laitière »,
excluant les sens « vache infertile » ou même « [la planète] terre » — synonyme de varṣa.
141. Probablement Rāma n’est-il ici ni Rāmacandra, ni Balarāma, mais Paraśurāma, cé-

lèbre pour avoir entrepris de détruire la classe entière des kṣatriya, tandis qu’Arjuna est
l’archétype de ces mêmes kṣatriya ; du reste Paraśurāma est explicitement nommé un peu
plus loin.
142. Saindhava « [sel] fluvial » (de sindhu «fleuve »). Saindhava peut aussi désigner un che-

val de la région.



94 TRADUCTION

Ici on pose la question : oints de quoi? Grâce à l’implication fournie par
la phrase voisine, « Le beurre clarifié est la force », [on comprend] qu’il
s’agit d’une louange du beurre clarifié. On est en mesure d’en conclure que
l’onction s’accomplira avec du beurre clarifié 143.

Continuons : des exemples de concordance avec un autre mot, « Rāmo
Jāmadagnyaḥ » « [C’est] Rāma de la lignée de Jamadagni » : grâce à l’accord
[du nom Rāma] avec le patronyme Jāmadagnya, on sait que le Rāma dont il
s’agit est Paraśurāma [et non Rāmacandra] ; de convenance (sāmarthya), « La
fille sera donnée à un [mari] qui convient » — en faisant appel à la notion
de convenance, l’on sait [qu’elle sera donnée] à un [mari] aussi convenable
que possible ; de pertinence (aucitya) :

Celui qui [abat] l’arbre nimba avec la hache,
Ou encore, qui [l’oint] avec du beurre mélangé de miel,

Ou encore, qui [lui rend hommage] avec des parfums et des
guirlandes :
Lequel ∗ est-il plus féroce que les autres 144 ?

L’activité pertinente de la hache est celle d’abattre ; du beurre mélangé,
celle d’oindre ; des parfums et des guirlandes, celle de rendre hommage.

Un exemple de lieu, « Le seigneur suprême y est resplendissant » : on
143. Śābarabhāṣya ad MS 1.4.24. Ces phrases sont attribuées par le rédacteur de l’éd.

Ānandāśrama aux Taittirīya Saṃhitā (3.12.5) et Brāhmaṇa (4.3.10), mais apparemment par
recomposition. Les mots cruciaux s’y retrouvent, mais sont distribués sur plusieurs vers.
144. Ce vers énigmatique est passé sous silence dans le commentaire. La pertinence de

l’exemple se rapporte aux acceptions multiples de la désinence instrumentale (« avec… »),
lesquelles varient sous l’influence des actions verbales qu’elles complètent.

∗. Cette traduction repose sur une conjecture textuelle que les éditeurs prennent la
liberté de proposer et qui consiste à lire kaḥ au lieu de saḥ, restituant son sens propre à
l’adjectif kaṭu et conférant ainsi un sens plus plausible à ce vers quelque peu énigmatique.
Se fondant sur la lecture saḥ, Gerow traduit : « C’est lui qui en effet est plus acharné que
les autres ». Si l’on conservait la leçon saḥ, entendu comme démonstratif lointain, ce saḥ
renverrait au premier de la liste, et l’on pourrait comprendre « celui qui abat l’arbre avec sa
hache, c’est celui-là qui est féroce ». Le contexte de la citation fait ici cruellement défaut.



TRADUCTION 95

sait, en vertu du lieu [où cette louange est proférée], c’est-à-dire, la capitale
du territoire où un roi s’est installé, que les mots « seigneur suprême » se
réfèrent au roi [et non pas à un dieu quelconque] ; un exemple de temps,
« La lumière brille en maints rayons » : et, si la phrase, prononcée le soir,
la lumière se réfère au feu, si elle est prononcée le jour, elle se réfère au
soleil. Par particularité, comprenons genre : « Mon amie est sage » évoque la
bien-aimée ; «Mon ami est sage », le compagnon 145.

Un exemple d’accentuation, « sthūla-pr̥ṣatī » : si le premier membre
porte l’accent, il s’agit d’un composé bahuvrīhi [soit « composée de grosses
gouttes »] ; si c’est le deuxième, il s’agit d’un composé tatpuruṣa [« une
grosse goutte»] 146. Ici se clôt l’examen de l’énergie (śakti) dite traditionnelle
[à savoir, appréhendée directement]. [53]

LA MÉTONYMIE (LAKṣAṇĀ)
« Qu’est-ce que la métonymie (lakṣaṇā)? » À cette question, d’abord, la

réponse apportée par les logiciens 147 : la métonymie est une relation avec
145. On se permet des libertés pour profiter du « genre » français. En sanskrit,mitraḥ (au

masculin, nom du soleil), est opposé à mitram (au neutre, désignation générique de l’ami) :
mitro bhāti, mitraṃ bhāti.
146. La plupart des exemples ne nécessitent pas d’explication. D’autres ont été proposés :

pour saṃyoga, śaṅkhacakradharo hariḥ, « Hari porteur de la conque et du disque » (Appaya
Dīkṣita), une association qui suffit pour distinguer Hari (Viṣṇu) de hari, « lion ». Bhartr̥hari,
en revanche, n’en propose aucune. L’accentuation, évidemment, concerne la langue védique.
La discussion des erreurs d’accent remonte à Patañjali, qui raille les prêtres qui prononcent
de travers certains mantra invitant ainsi la colère des dieux (MBh, éd. Kielhorn, vol. 1, p. 1-
2). Le geste añjali se fait d’habitude avec les mains jointes, mais pour faire offrande, bien
entendu, elles se rejoignent en coupe pour former un réceptacle, etc.
147. Cette méthode rhétorique, qui fait référence aux logiciens pour mieux les réfuter,

laisse présager la conclusion à laquelle Nāgeśa veut en venir, à savoir, que la métonymie
ne diffère du sens traditionnel (rūḍhi) qu’en apparence. Pour présenter la théorie classique
de la métonymie, il se tourne vers l’école des logiciens. Cette méfiance envers la lakṣaṇā
classique est partagée par les grammairiens tardifs, dont Kauṇḍabhaṭṭa qui, dans le VBS
(p. 325 sqq.), ne traite pas séparément de la lakṣaṇā, ni d’ailleurs du dhvani ni du tātparya.



96 TRADUCTION

le sens primaire du mot (svaśakyasaṃbandhaḥ) 148. Elle est de deux sortes,
soit secondaire (gauṇī), soit pure (śuddhā) 149. Par secondaire on entend une
métonymie qui fait comprendre un sens lié au sens primaire (śakya) par une
relation de similitude dont le domaine (adhikaraṇa) se dit [être partagé] par
[les deux sens] 150. Par pure, on entend une métonymie qui fait comprendre
un sens lié au sens primaire (śakya) par une relation autre [que la simi-
litude] 151. Sous un autre angle, la métonymie est de deux sortes : soit le
sens primaire est en quelque sorte abandonné (jahat), soit il ne l’est pas
(ajahat). [54]
Il se borne à réfuter la nécessité de postuler des fonctions autres que le sens traditionnel.
L’on peut supposer que les raisons quimotivent l’abandon de la doctrine classique tiennent
en partie à l’acception du sphoṭa, qui stipule que la compréhension de la phrase n’est pas
conditionnée préalablement par la compréhension des « éléments » dont la phrase est pu-
tativement composée. Le rôle accordé à l’usage (vyavahāra) rend suspect le cloisonnement
catégorique des significations. Toute traduction du mot lakṣaṇā est erronée, mais on pré-
fère suivre Jakobson (1956) en prenant le grec onoma au sens général de mot, pas au sens
étymologique de nom : donc, « doté d’une substitution de mot ».
148. L’on se souviendra que le sens traditionnel (rūḍhi) est caractérisé par une relation

entre lemot et son sens qui échappe aux critères définissant les relations normales, comme
cause-effet, genre-espèce, etc. Cette non-relation — immédiate, réciproque, et simultanée —
est, en effet, sui generis (tādātmya). Le sensmétonymique, en revanche, n’est ni immédiat, ni
réciproque ;mais il a une cause : à savoir, une incohérence, ou une faille, souvent syntaxique,
qui, pour être comblée, fait appel à une relation au sens principal.
149. Un sens métonymique doit se rapporter au sens propre du mot (svaśakyasaṃbandha),

en exploitant un lien avec le sens propre, dont il dépend. La métonymie gauṇī est fondée
sur une qualité partagée, qui fait ressortir une similitude (c’est le domaine de la métonymie,
au sens restreint). Ainsi, gauṇī est-il un terme à double sens : à la fois « secondaire » et
« qualitatif » (de guṇa « qualité »). Par śuddhā, l’on comprend la métonymie fondée sur une
relation autre que la similitude : cause-effet, genre-espèce, etc.
150. Svanirūpitasādr̥śyādhikaraṇatvasambandhena. Voir les exemples dans le texte.
151. Lamétaphored’Aristote ressemble à la lakṣaṇā indienne, traduite ici, suivant Jakobson,

par métonymie. Or la comparaison (gauṇī), fondée sur la relation omniprésente de similitude,
en est le cas canonique : si le roi est comme le soleil, cela évoque les qualités de bénignité,
de splendeur, etc., qu’ils partagent. Les deux « similaires » peuvent alors s’identifier (d’où
le grec metaphéro, -órein, « transférer »), au profit du roi, devenant ainsi, bien entendu, le
roi-soleil — ou bien, le soleil lui-même.



TRADUCTION 97

La métonymie dont le sens primaire n’est pas abandonné fait com-
prendre un sens autre [que le sens primaire] qui, toutefois, en est enve-
loppé : « Les préposés aux parasols arrivent », « Faites entrer les épées »,
« Faites entrer les massues », « Protège le lait caillé des corbeaux », etc. Ici
on comprend : « Le roi [arrive] avec tout son entourage » ; « [Faites entrer]
des soldatsmunis d’épées», «demassues» ; « [Protège] le lait caillé de toute
nuisance, dont les corbeaux » 152.

La deuxième [variété] fait comprendre un autre sens tout en aban-
donnant le sens primaire : par abandonné on signifie que la syntaxe de
la phrase sied au sens primaire, mais ne sied pas au sens métonymique :
par exemple, « Faites que cette vache d’homme lise quelque chose ! » 153.
Dans cet exemple, [l’homme stupide] est dit ressembler à une vache, mais
le verbe lire ne sied pas au sens métonymique vache comme il sied au sens
primaire [« l’homme stupide»]. Cettemétonymie est facilitée par la relation
dite « de domaine [partagé] ». Citons, à ce propos, le dicton :

La métonymie se reconnaît, selon les sages
Par la relation de localisation (tātsthya),
Par la relation de prédicat (tāddharmya),
Par la relation de proximité (tatsāmīpya),
Par la relation d’accompagnement (tatsāhacārya),
Ou enfin, par la relation de finalité (tādarthya) 154.

« La galerie éclate de rire », et « La ville s’enfuit » illustrent la méto-
nymie fondée sur la localisation ; « Cet élève est un lion! », et « Ce tribal
est une vache », la relation fondée sur le prédicat ; « un hameau sur le
152. Les « porteurs de parasol » n’accompagnent que le roi, et le roi, ainsi doté, ne se

déplace qu’accompagné de tout son entourage, y compris son armée! Le point en est, bien
entendu, qu’avec les préposés, le roi arrive lui aussi, « enveloppé » par ses serviteurs.
153. Gāṃ bāhīkaṃ pāṭhaya : bāhīka (nom de tribu primitive) caractérise l’homme arriéré.
154. C’est-à-dire, « grâce à une relation […] entre les sens propre et métonymique », etc.

Les quatre premières relations ici recensées sont mentionnées dans le commentaire de
Patañjali (MBh ad P. 4.1.48, vt. 3 [éd. Kielhorn, vol 2, p. 218]), suivis d’exemples, dont plu-
sieurs sont cités ici. Bien entendu, il s’agit d’un lieu occupé, d’un but commun, etc.



98 TRADUCTION

Gange» 155, unemétonymie deproximité ; «Faites entrer lesmassues», une
métonymie d’accompagnement [55] ; « Le pilier consacré à Indra s’appelle
« Indra » », une métonymie de finalité. Le germe de toute métonymie se
trouve dans [la volonté] de pallier une incohérence de syntaxe [constatée
dans la déclaration originale]. [56]

Mais, en réalité, le germe en est le constat d’une incohérence d’inten-
tion dans la phrase 156. Si l’on s’en tenait exclusivement à l’explication syn-
taxique, l’incohérence impliquée par la phrase « un hameau sur le Gange »
pourrait également être palliée en substituant le mot « crocodile » au mot
« hameau ». De même, on pourrait pallier l’incohérence impliquée par la
phrase «Le pécheur va au Gange» en substituant aumot «Gange» le terme
« enfer » dont « Gange » est ici la métonymie. Pour nous, en revanche, qui
tenons à l’explication intentionnelle, le problème n’existe pas, car l’inten-
tionmotivant l’expression est que le péché dont il s’agit relève du passé 157.
Bien que la phrase « Lorsqu’il voit les étoiles, il doit libérer sa voix », puisse
se construire [sans entrave], il faut cependant recourir à une métonymie,
car l’on y constate une incohérence d’intention 158. En tout cas, si l’on peut
155. Gaṅgāyāṃ ghoṣaḥ, etc. Le « lapsus » est occasionné par l’interprétation littérale du

locatif : un hameau ne peut pas se situer sur la surface des eaux ; donc on comprend « sur les
bords du fleuve » : une métonymie de proximité.
156. Tātparyānupapatti. L’incohérence concerne l’idée qui motive l’expression, plutôt que

la structure grammaticale qui la réalise.
157. L’incohérence consiste en la contradiction entre la puissance salvatrice du fleuve et

la présence près du fleuve du pécheur. Selon l’idée motivant l’expression, le péché aurait
dû en être déjà effacé par le seul fait qu’il s’y soit rendu.
158. Nakṣatraṃ dr̥ṣṭvā vācaṃ visr̥jet. La citation (si c’en est une) fait allusion au Śāṅkhāyana

Śrauta Sūtra [ŚŚS] 10.21.11 : nakṣatreṣu dr̥ṣyamāneṣu […] tac cakṣur iti nakṣatreṣu cakṣur visr̥jante,
« When the stars become visible, they [les hotāraḥ] […] release […], with the verse “This
eye…”, their eyes (and look) on the stars » (trad. Caland, p. 288). L’incohérence d’intention
tient vraisemblablement à ce qu’il s’agit d’une expression védique. Rappelons que le Veda
n’est pas d’origine humaine et n’est donc pas « motivé ». Donc l’apparence de motivation
que l’on y constate ne peut être que métonymique. Ce cas curieux, qui fait penser à une
explication mīmāṃsaka, ne trouve aucun écho dans les autres Mañjūṣā de l’auteur.



TRADUCTION 99

arriver à une interprétation convenable en employant un seul principe exé-
gétique, l’adoption de plusieurs sera onéreuse [voire inutile] 159. [57]

D’après les anciens, une troisième lakṣaṇā est aussi à signaler lorsque le
sens principal est à la fois conservé et abandonné (jahadajahallakṣaṇā) : le
sujet de l’expression est doté d’une détermination qui cependant ne déter-
mine qu’une partie du sujet. On comprend par conséquent que seule une
partie [du sujet] est sujette à la détermination, tandis que le reste ne l’est
pas : les phrases « La ville brûle » et « Le tissu brûle » signifient habituelle-
ment que l’incendie ne concerne qu’une partie de la ville ou du tissu—celle
qui brûle. [Ce troisième type est cher aux Advaitins, qui en profitent pour
gloser la phrase] tat tvam asi [« Toi (Śvetaketu), tu es celui-là (brahman) »].
[De l’élève Śvetaketu] on met entre parenthèses l’ignorance évidente ; du
principe absolu, le brahman, on met entre parenthèses l’omniscience évi-
dente, afinden’en conserver que l’élément partagé par l’un et par l’autre : à
savoir, la conscience pure (śuddhacaitanya) [58-59] : la phrase affirme alors
l’identité (abheda) [de l’esprit personnel et de l’esprit universel (ātman)] 160.

D’autres définissent la métonymie (lakṣaṇā) comme une relation avec
le sens entendu 161 ∗. Pour étayer cette définition, ils citent la phrase « un
159. Au lieu de cinq ou six relations, tātsthyāt, etc., servant à désambiguïser la métaphore,

on fera appel à une seule, tātparyāt, une solution qui économise aussi les variétés de śakti,
la métaphore et, comme on le verra, la suggestion, n’étant que des sens sélectifs passés par
le filtre mental du locuteur. Une curieuse extension du principe du « rasoir d’Ockham »!
160. ChāndogyaUpaniṣad 6, passim. Lemahāvākyapréféré desAdvaitins, cité pour conforter

la thèse que le réel est a-bheda «non-différent» [du Soi, ou du brahman] ; l’âme n’est pas autre
que l’absolu.
161. Svabodhyasaṃbandha. Certains ritualistes, selon K. Śukla, sont ciblés ici. La formule

est à contraster avec la définition des logiciens : svaśakyasaṃbandha. Il ne s’agit pas du sens
dumot (śakya),mais de la compréhension (bodhya) qu’on en tire. Lamétonymiene serait pas
déterminée par la relation étroite du mot avec son sens, mais par l’ensemble des facteurs
qui influent sur son interprétation dans le contexte plus large de la phrase. Cette prise de
position s’accorde dans ses grandes lignes avec l’anvitābhidhānavāda de Prabhākara : ni le
sens du mot ni ses variations métonymiques ne sont fixées préalablement, mais existent,
du moins en partie, en fonction de l’unité syntaxique dans laquelle ils prennent forme.

∗. Probablement le « sens propre » (svabodhya).



100 TRADUCTION

hameau sur le fleuve profond » 162. Si l’adjectif profond qualifiait le bord [du
fleuve], le fleuve serait privé de sa qualification : le fleuve n’est pas le bord.
De la même manière, si l’adjectif profond qualifiait métonymiquement le
fleuve, il ne pourrait pas qualifier aussi le bord—car le bord n’est pas profond.
L’on ne peut pas non plus traiter les deux métonymies séparément, l’une
à l’insu de l’autre, car la cohérence syntaxique de la phrase fleuve profond
serait abrogée. Pour ces raisons, le sens communiqué est celui de l’ensemble
syntaxique : « le hameau au bord du fleuve profond». La relation de ce sens-
là [au sens des mots de la phrase], voilà la métonymie 163.

Une [cinquième] lakṣaṇā est parfois postulée : la métonymie par rela-
tion indirecte (lakṣitalakṣaṇā), illustrée par le mot dvirepha « qui contient
deux r ». Le terme renvoie au mot bhramara, « abeille » [litt. « (l’insecte)
qui vole ici et là, qui essaime », et qui, lui aussi, contient deux r] 164. [60]
La relation est celle d’un mot qui évoque la sonorité d’un autre mot, dont le
sens est transféré au mot originel.

Vue d’un autre angle, la métonymie est dite double : « [Elle est] soit mo-
162. Rappelons que l’adjectif gambhīraporte aussi la désinence du locatif. Avec quel terme

faut-il alors l’accorder? Pas avec le terme métonymique, car le bord n’est pas profond. Pas
avec le terme littéral, car le bord n’est pas le fleuve. La désinence ne s’explique ni directe-
ment, ni métonymiquement, laissant l’adjectif sans appui ∗.
163. L’argumentation attribuée ici aux ritualistes est dirigée contre les logiciens, qui

prônent une forme de métonymie localisée dans le mot. La phrase examinée indique que
la métonymie supposée relève uniquement de la phrase complète et de son usage.
164. Pour obtenir le sensmétonymique d’« abeille » à partir dumot dvirepha, il faut passer

par un mot qui « contient deux r », à savoir, bhramara, qui, lui, signifie « abeille ». Le sens
métonymique n’est pas fondé alors sur la śakti bafouée du mot dvirepha, pas plus qu’il n’est
fondé sur une incohérence syntaxique, comme celle que postule la qualification gaṃbhīra.
C’est surtout parmi les poéticiens que cette variété dvirepha renvoyant au mot bhramara
(certes une curiosité) trouve ses défenseurs les plus ardents.

∗. Il y a peut-être ici une maladresse en français : comprendre non pas « terme mé-
tonymique », mais « terme propre » (« bord » est le terme propre, « fleuve » est le terme
métonymique).



TRADUCTION 101

tivée, soit traditionnelle (rūḍhā) » 165. Là où lamotivation fait défaut, la mé-
tonymie se dit « entravée » (nirūḍhā) ; elle consiste simplement en une re-
lation avec le sens traditionnel [du mot] : « reconnu par la peau » (tvacā
jñātam). Le mot peau s’emploie par métonymie dans le sens de l’organe de
toucher (tvagindriya). Cette [soi-disant] métonymie est en effet l’équivalent
de l’énergie (śakti~rūḍhi) elle-même. Quant au «hameau sur le Gange», une
motivation [est manifeste] : à savoir, l’allusion aux sentiments de sacra-
lité et de fraîcheur propres au fleuve, pour qu’ils soient associés au bord
[du fleuve] et au hameau qui s’y trouve. Quant à « Cet homme sot est une
vache », dont le prédicat (vache) est compris métonymiquement, sa moti-
vation est de faire comprendre que [le sot] ne se distingue pas d’une vache
[quant à son intelligence]. En ce qui concerne « Les épées entrent », sa
motivation est de transférer la qualité de tranchant implacable (taikṣṇya)
propre à l’épée, à l’homme muni d’épée. Ainsi disent-ils 166. [61]

Toutefois, [le point de vue des logiciens] n’est pas correct, car une fois
admise l’intention [comme principe de signification], on peut se passer de
la métonymie, conformément à la maxime du Bhāṣya : « Tout mot peut
avoir n’importe quel sens » 167. En revanche, disent-ils, si la métonymie
n’avait pas été admise, il aurait fallu postuler une paire de sens contras-
tés, dont chacun est justifié par l’une ou l’autre d’une paire de fonctions
165. Cette citation (si elle en est une) s’accorde avec les définitions ālaṃkārika. Voir

K. K. Raja (ITM, p. 265), qui cite Mammaṭa, Kāvyaprakāśa [KP] 2.9 sqq., etc.
166. Ici se clôt l’examen des théories sur la lakṣaṇā attribuées aux « logiciens » (tārkika) et

aux autres qui, à l’exception des grammairiens plus ou moins « récents », posent la lakṣaṇā
comme une vr̥tti distincte.
167. La citation (voir aussi la BM, p. 22) n’est pas attestée dans leMBh de Patañjali. K. Śukla

soupçonne une référence au sārvajñyam des yogin. Voir YBh ad YS 3.17 : yoginaḥ sarvabhūta-
rutajñānaṃ saṃpadyate. S’il en était ainsi, l’implication de lamaxime serait : « pour les yogin,
chaque [mot] exprime la totalité des sens ». Quoi qu’il en soit, la maxime sert à étayer
la thèse des logiciens, qui, pour expliquer la fixation nécessaire du sens du mot, s’en re-
mettent à la volonté d’Īśvara tout-puissant.



102 TRADUCTION

(vr̥tti). De surcroît, il est insensé de postuler une fonction de second rang
qui, aussitôt postulée, serait annulée 168.

Mais comment comprend-on le sens « bord », quand on entend le mot
Gange? [62] [Nāgeśa répond :] « Tu te trompes [en posant la question] :
souviens-toi de lamaxime “Toutmot peut avoir n’importe quel sens” » ! En
effet, l’énergie expressive [du mot] est double, parfois directe (prasiddha),
parfois indirecte (aprasiddha). Même les esprits légèrement attardés ar-
rivent à comprendre l’énergie directe [du mot] ; l’énergie indirecte, en re-
vanche, est réservée aux esprits raffinés (sahr̥daya). Y a-t-il un problème
si l’on prétend que le sens direct du mot « Gange », etc., évoque le flot [des
eaux], tandis que le sens indirect se réfère au bord [dufleuve]? À cela, l’inter-
locuteur peut répondre : « N’as-tu pas toi-même déclaré : “Tout mot peut
avoir n’importe quel sens”? Alors, comment le mot pot n’évoquerait-il pas
le tissu? » La réponse est claire : « Réfléchissez à ce que je vous ai dit, à
savoir, “l’intention admise…” ». Dans le cas présent, c’est l’intention (tāt-
parya) qui fait défaut. L’intention du Seigneur est reçue par nous grâce à une
tradition ininterrompue qui remonte aux divinités en passant par les sages
inspirés et les savants d’antan 169. Ainsi, tout est-il bien établi.

LA SUGGESTION (VYAÑJANĀ)
Alors, la suggestion, qu’est-ce que c’est? On dit que la suggestion est une

espèce d’impression latente (saṃskāra) éveillée dans l’imagination [de l’in-
terlocuteur] par la reconnaissance de certaines particularités (vaiśiṣṭya)
168. Jaghanyavr̥ttikalpanāyā anyāyyāt. L’explication d’une énergie, la métonymie, nécessite

un appel à une autre, le sens direct, de laquelle la métonymie dépend, et dans lequel elle
disparaît, aussitôt reconstitué le sens direct. L’explication des grammairiens est moins
« lourde » (gaurava) dans le sens que pour eux les sens multiples sont déjà logés dans le
seul mot gaṅgā : il n’est pas nécessaire d’avoir recours à une « relation » (saṃbandha) pour
arriver au tīra « bord ». (K. Śukla, ad loc., p. 62).
169. La fixation du sens appartient en principe à la langue elle-même : une intention reçue

(en principe des dieux) et transmise jusqu’à nous à travers les âges, dont le locuteur n’a qu’à
tirer profit.



TRADUCTION 103

[dans les propos] du locuteur, [une impression] appréhendée sans entra-
ver le sens direct (mukhyārtha) des propos, qui est liée et aussi non liée, à
titre égal, au sens direct, et qui sied à la fois au sens direct et au sens indi-
rect 170. [63] Tenant compte de cette définition, Bhartr̥hari et ses partisans
ont estimé que les particules adverbiales (nipāta) évoquent leurs sens par
indirection ∗ (dyotakatva) 171 et que l’éclatement [du sens] se produit par sug-
gestion (vyaṅgyatā) 172. Le pouvoir d’indirection consiste en la capacité [de la
particule] à suggérer l’énergie spécifique du mot qui lui est attaché. Pour
les grammairiens aussi, l’adoption de ce pouvoir est obligatoire 173. La sug-
gestion est omniprésente ; elle peut être déclenchée par unmot, par le sens
d’un mot, par un mot fléchi (pada), par les éléments d’un mot fléchi, par
une syllabe, par une œuvre (racanā), et par un geste — la suggestion est
attestée partout. Une connaissance des particularités [dont les propos] du
locuteur font état peut faciliter la compréhension de la matière suggérée,
mais n’est pas toujours requise 174. On en reparlera ailleurs. [64]
170. Cette définition élégante ne trouve pas d’écho dans les Bhūṣaṇa de Kauṇḍabhaṭṭa,

qui s’abstient de traiter séparément de la vyañjanā. Elle paraît être, de surcroît, redevable
à Mammaṭa, où le terme vaiśiṣṭya est bien en vue : vaktr̥boddhavyakākūnāṃ vākyavācyānya-
saṃnidheḥ […] vaiśiṣṭyāt […] (KP 21 sqq.)
171. VP 2.192. Voir Renou, TG, p. 175. Les particules, selon les grammairiens, n’ont au-

cune signification traditionnelle (rūḍhi) ; elles fonctionnent en liaison avec lemot ou lesmots
qu’elles accompagnent, dont elles affinent le sens. Leur pouvoir de « signalement » restric-
tif s’apparente alors à la suggestion. Sont visés les préverbes, mais aussi toute forme « qui
tombe » (nipāta), c’est-à-dire toute forme déjà faite, invariable, comme la conjonction.
172. VP 1.88, 90, etc.
173. L’ensemble des sens que peut exprimer une racine, à elle seule ou secondée par des

préverbes, est déjà implicite dans la racine simple. Le préverbe alors ne fait qu’évoquer au
cas par cas le sens à retenir — une fonction limitative qui en elle-même ne dénote rien.
Rappelons la maxime « Tout mot peut avoir n’importe quel sens » !
174. Selon K. Śukla, cette remarque vise, entre autres, la perception dite supranormale,

où figure le souvenir des vies antérieures, etc.

∗. Sans doute faut-il comprendre « signification indirecte », la question demeurant de
savoir quelle distinction faire entre dyotakatva et vyaṅgyatā, deux termes qui en sanskrit
signifient tous deux « suggestion ».



104 TRADUCTION

Les logiciens, en revanche, prétendent qu’il n’est pas nécessaire de pos-
tuler la suggestion comme fonction, car les cas allégués s’expliquent faci-
lement comme des métonymies. Mais ce n’est pas correct, car l’usage mé-
tonymique ne révèle un sens secondaire qu’à la condition que le sens prin-
cipal soit entravé ; en outre, le sens caché est toujours lié au sens principal.
Aucune restriction de cette sorte n’enfreint la compréhension du sens sug-
géré, qui ne pourra jamais figurer sous la rubrique de la métonymie. C’est
la direction à prendre. [65]

L’EXAMEN DE L’ÉCLATEMENT [DU SENS] (SPHOṭA)
Alors, qu’est ce «mot » (śabda) qui sert de base à la fonction gramma-

ticale (vr̥tti)? Est-ce les sons (varṇa) [dont se compose le mot énoncé] pris
un à un? Non, ce n’est pas possible, car, en ce cas, l’articulation des sons
qui suivent le premier ne servirait à rien. Est-ce alors l’ensemble des sons?
Également impossible, car leur articulation simultanée n’est jamais attes-
tée : le son précédent se tait toujours avant que le son suivant ne s’arti-
cule 175. En outre, puisque les sons ne durent qu’un instant, leur manifes-
tation (abhivyakti) ou [si vous préférez] leur production (utpatti) ne se lais-
sera jamais apercevoir, à cause de leur caractère éphémère. Par « la dis-
parition du [son] précédent », l’on entend la contrepartie 176 [positive] du
son qui disparaît au moment où l’articulation [du son suivant] fait son ap-
175. Si le son isolé avait la capacité de soutenir le sphoṭa, alors à quoi servirait l’accumu-

lation des sons? Si c’est l’ensemble, le premier disparaîtra avant que le suivant ne soit pro-
noncé, etc. Les thèses (citées sans attribution) sont en principe imputables à laMīmāṃsā, la
première, selon toute vraisemblance, à Kumārila, la deuxième à Prabhākara. Voir K. K. Raja,
ITM, p. 124-30 ; Dasgupta, HIP, vol. 1 p. 394-97.
176. Pratiyogin : « terme correspondant, faisant contrepartie » (Renou). Les deux termes

mis en rapport sont dits pratiyogin et anuyogin— le terme dont la relation est affirmée, et le
terme qui l’accompagne, qui désigne l’autre pôle de la relation : par exemple, la relation de
« contact » a le pot pour pratiyogin et la terre pour anuyogin. Le pratiyogin est la contrepartie
positive qui correspond au terme absent, volatilisé ou nié.



TRADUCTION 105

parition 177. En outre, l’injonction iko yaṇ aci 178, informée par la formule
d’interprétation générale (paribhāṣā) tasminn iti… 179, laisse entendre que
le terme aci [au locatif ], « devant la voyelle » 180, se réfère à des sons forcé-
ment présents lorsque la substitution se produit— ce qui n’est pas conforme
à l’usage qui veut qu’il s’agisse d’une séquence de sons disparaissant l’un
après l’autre. [66]

Les logiciens soulignent néanmoins que le mot est compris par la per-
ception, même si les sons sont éphémères : le son précédent est appré-
hendé grâce à l’impression latente (saṃskāra) laissée sur le son suivant en
raison de la relation de conséquence immédiate [qui le rattache au précé-
dant]. Lemot, né d’une succession de sons, est naissant jusqu’aumoment où
l’on perçoit l’élément final : le mot ressemble à une succession de vagues
qui se propagent 181, dont chacune est à la fois cause et effet. La thèse que
nous défendons n’en est point invalidée : la compréhension du mot a lieu
grâce à la saisie immédiate du dernier son, amicalement complétée par les
177. La définition répond au problème posé par l’absence réelle de l’objet auquel on fait

référence en le niant : à quoi se réfère-t-on en affirmant l’inexistence de quelque chose?
Pour dénouer le paradoxe, la négation est conçue comme une relation entre la chose (le
pratiyogin) et son absence. La référence à la chose niée (« Le pot n’est pas là ») est alors la
référence à la chose elle-même comme saisie dans la séquence temporelle qui s’achève en
son absence.
178. P. 6.1.77. « Un phonème de la série yaṇ [y, r, l, v] remplace un phonème de la sé-

rie ik [i, u, r̥, l]̥ suivi d’un phonème de la série ac [qui comprend toutes les voyelles] » :
devī + uvāca > devy uvāca. Le locatif signale l’élément « à droite » de la substitution — en
principe « présent », quoique disent les ritualistes.
179. Renou, TG, ad loc. À savoir, « En présence d’un élément fléchi au locatif, c’est à l’élé-

ment qui le précède que la règle s’applique » (P. 1.1.66, adapté de Renou, GP, p. 20). Une
« règle d’interprétation » (paribhāṣā) clarifie l’ambiguïté qui autrement entraverait le fonc-
tionnement d’une injonction, comme ici, par exemple, le sens spécifique à accorder au
locatif dans la grammaire.
180. P. 1.1.66, tasminn iti nirdiṣṭe pūrvasya : tasmin, de tat, « ceci » au locatif singulier, se

référant à la forme actuellement située à proximité de la forme en discussion.
181. Śabdaja≈abdanyāyena : la « loi des vagues » (K. Śukla). Le son précédent ne cesse pas,

mais existe en tant que provoquant le suivant, lui aussi autant provoqué que provoquant.



106 TRADUCTION

impressions latentes laissées par les sons qui précèdent, eux aussi directe-
ment appréhendés.

À cela, non! Premièrement : parler de la succession immédiate du son
initial n’est même pas cohérent, car, en tant qu’initial, la suite immédiate
n’est pas assurée. L’on ne peut pas parler non plus de la relation de succes-
sion immédiate entre deux choses dont l’une est présente et l’autre non.
Deuxièmement : bien qu’un thème nominal soit en train de naître selon
la maxime disant que le premier son est l’origine du deuxième, le thème
ne peut servir de soutien à aucune énergie expressive, étant à ce stade in-
achevé 182. Et si l’on prétendait qu’un élément qui n’existe pas encore peut
quand même servir de soutien [à l’énergie expressive], alors pourquoi les
tessons du pot cassé ne conserveraient-ils pas la capacité de retenir de
l’eau? Troisièmement : puisque aucun protocole n’existe pour vérifier la
conformité de l’impression, laissée dans l’esprit par la succession de syl-
labes, avec l’expérience originale de ladite succession ; rien n’empêche que
la suite des syllabes soit bousculée, de sorte que sa-ra et na-dī deviennent
ra-sa et dī-na, augmentant ainsi le risque que toute [séquence syllabique]
soitmal comprise 183. [67]Deplus, [la notion avancéepar les logiciens], à sa-
voir, que lemot est un ensemble de sons assujettis aux aléas de la naissance
et de la disparition, dont l’imprévisibilité est augmentée par les différences
entre les hommes, est contredite par l’observation du Bhāṣya : « Le seulmot
“Indra”, qui figure dans une centaine de sacrifices, est l’accessoire simul-
tané de tous » 184. Ici, « qui figure » signifie « qui est perceptible ». Alors,
qu’est que ce «mot » qui sert de base à la fonction grammaticale? Écoutez-
182. P. 1.2.45. Seul le thème achevé (prātipadika) a un « sens » (artha).
183. Pour le logicien, la notion de «succession immédiate» était censée prévenir cette im-

passe, mais le grammairien riposte que l’expérience et son souvenir sont toujours séparés
par un certain laps de temps.
184. Ad vt. 40 et 56, adP. 1.2.64, sarūpāṇāmekaśeṣe…Patañjali fait savoir que cen’est pas une

centaine de mots Indra que l’on y relève, mais l’ākr̥ti, l’« image » d’un seul mot, inchangée
derrière les centaines de manifestations (vyakti). Le texte cité ici diffère quelque peu de
celui adopté par Kielhorn, mais est fondé évidemment sur le Bhāṣya de Patañjali. Nāgeśa
aurait-il pris à témoin un autre Bhāṣya pour fournir une preuve si irréfutable?



TRADUCTION 107

moi bien! [Ne m’as-tu pas entendu dire que] l’aspect essentiel du mot est
l’éclatement (sphoṭa)?

Alors, qu’est-ce que cet éclatement? Il est dit que la parole (vāc) est
quadruple 185, à savoir, la [parole] au-delà, transcendante (parā) ; la [parole]
qui voit, voyante (paśyantī) ; la [parole] au milieu [entre les deux], moyenne
(madhyamā) ; et la [parole] audible, étalée (vaikharī) 186. La parole transcen-
dante est dite se situer à la base de la colonne vertébrale, être la purifica-
tion (saṃskāra) du souffle (pavana), lui aussi situé à la base de la colonne
vertébrale ; de plus, elle est dite avoir la taille d’un point (bindu), être pri-
vée demouvement, et s’identifier avec le principe suprême [de la significa-
tion] (śabdabrahman). La parole voyante est rendue manifeste par le souffle
qui s’élève jusqu’au nombril [68] ; elle entre alors dans le domaine de la
conscience (manogocarībhūtā). Ondit que ces deuxmodes initiaux du «prin-
cipe suprême sous forme de la parole » (vāgbrahma) sont les domaines de la
connaissance sans différentiation et de la connaissance différenciée atteints
185. La division quadripartite de la parole est traditionnellement attribuée à Bhartr̥hari,

mais seulement trois des étapes figurent explicitement dans le texte reçu du VP (1.143
[Abhyankar], 1.142 [Biardeau]). La première, parā (vāk), serait un ajout tardif, basé sur une
réinterprétation de certains vers, dans le but de mieux aligner la doctrine de Hari sur celle
de l’Advaita (Iyer, p. 33). On dépend des commentateurs Helārāja et Puṇyarāja, ou de Bhartr̥-
hari lui-même (s’il est l’auteur de la Vr̥tti), pour une discussion approfondie ∗.
186. Traductions en italique d’après Biardeau, VP (Paris, 1964). Les noms des trois pre-

mières étapes de la parole s’expliquent assez facilement d’après les éclaircissements des
commentateurs. Le quatrième, en revanche, vaikharī, laisse perplexe. Des étymologies on
ne peut plus farfelues ont été proposées, dont vi+kha+rā « crier/donner fort au ciel » (Vācas-
patyam). Si la forme attestée dérivait de l’adjectif khara « rugueux » « âpre », elle pour-
rait suggérer les obstacles temporels et spatiaux que rencontre le souffle en s’extériori-
sant. La source immédiate du taddhita vaikharī serait *vi-khara, d’attestation discutable :
p. ex., vikhara et vaikhara se trouvent dans un passage exposant les catégories du Sāṃ-
khya (Mahābhārata, éd. crit., vol. 16, p. 2076, dans la recension de Kumbakonam). Voir aussi
Mayrhofer, KEWA, vol. 3, p. 267 et Bansat-Boudon, Enjeux, p. 181 et Annexe I, p. 232-238.

∗. Récemment, la question a été réexaminée par Lyne Bansat-Boudon, Yoga ; sur les
trois ou quatre étapes de la parole et sur parā vāk, voir également Lyne Bansat-Boudon,
Enjeux, p. 218 sqq., 282 sqq.



108 TRADUCTION

par les ascètes dans l’état d’absorption totale (samādhi). En revanche, la pa-
rolemoyenne, renduemanifeste par le souffle, est dite s’élever jusqu’aux en-
virons du cœur, être intelligible à l’esprit (buddhi), être aussi subtile qu’une
voix marmonnée au-dessous du champ de l’audible. Elle représente l’écla-
tement, étant capable d’exprimer tel ou tel sens sous forme de tel ou tel
mot. La parole étalée, enfin, est rendue manifeste par le souffle qui s’élève
jusqu’à la bouche, frappant d’abord le palais et puis modulé par ricochet,
ayant heurté l’une ou l’autre des parties [de la bouche]. Ainsi devient-elle
capable d’être captée par les oreilles des autres. Citons les vers — [69]

La parole au-delà est située à la base de la colonne vertébrale
(mūlacakra)

La parole qui voit est située auprès du nombril
La parole au milieu se fait connaître près du cœur
La parole audible s’est élevée jusqu’à la région de la gorge
Le son (nāda) issu de la parole audible est dit se diriger vers les

oreilles d’autrui
Le son (nāda) issu de la parole au milieu est dit suggérer

l’éclatement 187.
187. Ces strophes, à l’évidence mnémoniques, qui mettent en exergue la notion de nāda,

seraient-elles empruntées à un texte āgamique śaiva? Voir Ruegg, Contributions, p. 103 sqq.,
notamment. p. 114-15. Elles sont souvent attribuées à Nāgeśa lui-même. Le terme nāda,
traité ici comme synonyme de dhvani, figure en marge de certaines discussions des gram-
mairiens, remontant même à Patañjali, qui l’utilise une fois seulement (ad P. 1.1.9), passage
où il paraît signifier les aspects de l’articulationd’unmot oud’unphonèmequi peuvent être
ignorés en invoquant la notion de savarṇa — par exemple, la longueur de la voyelle, soit ā,
soit a, par rapport à l’a abstrait dont on a besoin pour former correctement les règles mor-
phophonématiques. Ce sens perdure jusqu’à Nāgeśa, qui, en commentant le même apho-
risme dans son Uddyota, observe que la sonorité (par exemple) d’une voyelle peut jouer le
même rôle : nāda, varṇotpattyanantarabhāvī anuraṇanarūpaḥ śabdaḥ. La seule occurrence du
terme dans le VP indique que Bhartr̥hari avait forgé une idée analogue, qui n’a rien à voir
avec sa théorie de la parole quadripartite : voir Biardeau ad VP 1.101, où le terme vise des
différences de débit ou de sonorité. K. Śukla cite un passage de la Vr̥tti ad VP 1.143 (éd. Iyer,
vol. 1, p. 219) qui, selon Iyer, suggère un lien avec l’épopée. Voir BhP 10.85.9. Il cite aussi la



TRADUCTION 109

Cequ’on y appelle le son (nāda) ∗ est le produit conjoint des paroles dites
étalée et moyenne : cette dernière, située auprès du cœur, évoque le mot
dont l’essence est de faire éclater le sens. Le son étalé n’est, en revanche,
que le son (dhvani) † dépourvu de sens, capable néanmoins de se faire en-
tendre par les oreilles des autres, comme un bruit de tambour. Par com-
paraison, le son moyen, situé auprès du cœur, est plus subtil, véhiculé par
un souffle également plus subtil ; [il est audible] marmonné à voix basse,
les oreilles bouchées ; d’autre part, il est porteur de l’éclatement, à savoir,
de l’« absolu sous forme de parole » (śabdabrahman). Le mot ainsi suggéré
par le son émanant du cœur n’est que l’éclatement en soi : ne faisant qu’un
avec le principe absolu, il est éternel. [70] Hari en dit autant —

Ce Brahman sans commencement ni fin,
Parole principielle, Phonème [impérissable],

Qui se manifeste sous forme des objets 188
Et d’où procède le monde animé 189 ‡…

Quoiqu’il soit un et indivis, [l’absolu] apparaît ici sous forme dumot ou
de la phrase, tout comme le cristal que l’on dit rouge ou jaune selon la colo-
ration empruntée aux fleurs voisines japā ou lotus. [71] L’absolu est suggéré
par le sonoupar lemot oupar la phrase dont il assume les formes—comme
l’image (bhāna) d’un visage qui paraît parfois allongée, parfois comprimée
célèbre strophe catvāri vāg… (RV 1.164.43), dont les interprétations rappellent souvent la
teneur des vers ici cités. Également, Lyne Bansat-Boudon, Yoga.
188. Arthabhāvena, formule ambiguë, sans doute voulue. Artha signifie non seulement les

«objets» dumonde (voir note suivante),mais aussi leurs significations, évoquant unmonde
sui generis, dont la forme est imposée par le langage.
189. VP 1.1. Trad. M. Biardeau (VPB, p. 25).

∗. Nous avons unifié la traduction de nāda-, qu’Edwin Gerow traduit parfois par
« bruit ».

†. Le terme dhvani- ne signifie ici que «son», «résonance» ; il n’a pas son sens technique
de « suggestion ».

‡. Pour une autre interprétation, voir Lyne Bansat-Boudon, Yoga, p. 3-139.



110 TRADUCTION

sous l’influence des caractéristiques propres au couteau, au joyau, ou au
miroir qui le reflètent 190. [Hari] déclare —

Dans le mot, les sons ne se perçoivent pas ; non plus que, dans
les sons, les éléments constitutifs.

Les mots ne se distinguent jamais de la phrase 191.
De même, les sons (dhvani) ka, ga, etc., qui servent à évoquer [le sens],

apparaissent dans l’éclatement du sens. Dans le monde ordinaire, l’on re-
connaît l’image apparue dans le miroir [lui-même sans forme] d’après les
qualités spécifiques de l’objet réfléchi. Et l’on colore habituellement le cris-
tal des teintes empruntées aux objets voisins. De même, bien que l’espace
soit uniforme et non différencié, on le divise communément en segments
en lui attribuant des caractéristiques fortuites : « l’espace du pot » ou « le
grand espace », etc. Et l’on divise la conscience, qui n’est qu’une, en y impo-
sant des déterminations également fortuites : « l’âme personnelle » (jīva),
d’un côté, « le Seigneur omniscient » (īśvara), de l’autre ; on affirme même
que « les âmes personnelles sont différentes ». De même, l’on impose habi-
tuellement sur l’éclatement du sens des distinctions fortuites, puisque la
syllabe figure parmi les sons qui font se manifester [le sens] 192 : « J’y suis
190. Les strophes initiales duVP déclarent que tout ce qui a trait à l’expérience— l’objet, le

témoin et l’expérience elle-même — relève de la même source, l’absolu à la fois signifiant
et signifié (śabdabrahman). Voir Iyer, p. 147. Le traitement du sphoṭa par Nāgeśa s’inspire
directement de Hari, sans s’intéresser trop aux intermédiaires, tel que Kauṇḍabhaṭṭa, pour
qui le sphoṭa évoque plutôt la cohérence dénotative de la phrase. La résonance Advaita est
évidente ∗.
191. VP 1.73, traduction de l’auteur. Voir Vr̥tti ad VP 1.99 (Biardeau, VPB, p. 139-40).
192. L’élément dont le mot est composé est, pour Nāgeśa, le varṇa, traduit par syllabe ou

par phonème, selon le contexte. Au début, le terme ne signifiait que la voyelle a, qui com-
plétait les signes consonantiques et les transformait en syllabes. Voir TG, p. 269-70. Le cas
typique de la détermination « fortuite » est fourni par la relation de contact : «Quel oiseau?
L’oiseau perché sur la branche! ». Or si l’oiseau s’envolait?

∗. Voir aussi Bansat-Boudon, Yoga, qui analyse longuement les cinq premières strophes
de VP I.



TRADUCTION 111

conscient de la syllabe ka » 193. Par « distinction contingente » (aupadhiko
bhedaḥ), on comprend que la détermination est fortuite (upādhi), comme
dans le cas du pot ou de la syllabe ka, qui se différencient [d’autres pots ou
syllabes], tandis que leurs substrats, l’espace et l’éclatement, restent uni-
formes et non différenciés. Pour ceux qui maintiennent que le mot et la
phrase sont des composés d’éléments, l’éclatement du sens, suggéré par
le son final, est lui-même inchangé, tandis que les sons antérieurs font
apparaître l’intention [derrière l’énoncé] (tātparyagrāhakaḥ). De même s’ex-
plique la compréhension des composés comme citra-gu, « vache tachetée »,
où l’élément initial citra exprime son sens par intention, etc. 194. [72]

Le son (dhvani) est de deux sortes, naturel (prākr̥ta), et déformé [à partir
d’un son naturel, vaikr̥ta]. Le son naturel fait éclater le sens, né naturelle-
ment (prakr̥tyā) soit d’un désir d’en faire part (arthabodhanecchayā), soit de
façon spontanée (svabhāvena). En revanche, le son déformé, né du son na-
turel, est rendu spécifique [à savoir, adapté au contexte] par cette déforma-
tion ; il a une durée [spécifique] et arrive à son terme 195. Encore Hari : [73]
193. Les phonèmes gutturaux, k, g, etc., qui figurent à la tête de la liste traditionnelle des

consonnes, représentent la totalité de l’expression audible. Ils sont dans le sens comme le
visage est dans le miroir.
194. Pour les logiciens, les composés bahuvrīhi posent un problème, car leur interpréta-

tion ne repose pas sur une lecture linéaire des mots dont ils sont constitués : tacheté (citra)
+ vache (gu) ne donne que « la vache tachetée ». Or, en tant que bahuvrīhi, le composé signi-
fie « (celui) dont les vaches sont tachetées ». Les logiciens proposent alors une relecture
métonymique (lakṣaṇayā), soit du dernier élément (gu = gosvāmin), soit du premier (citra
suspendu en attendant gosvāmin). Le même destin attend les premiers varṇa du mot dont
seul le dernier serait porteur du sens (d’après K. Śukla).
195. Pour Nāgeśa le phonème se distingue du phone, comme chez les modernes : le son

formé (ou phonème) est en quelque sorte immatériel, conscient (bauddha) ; il se définit par ses
contrastes, par « ce qu’il n’est pas » — c’est-à-dire, par d’autres phonèmes. (C’est le contraste
entre la voyelle brève et la voyelle longue, et pas la durée, plus ou moins longue, qui dis-
tingue le mot bhāva du mot bhava.) Le son déformé (ou phone), en revanche, est substantiel :
même modifié, il n’entraîne à lui seul aucune modification du sens du mot. (Que le mot
soit articulé par un homme ou par une femme est sans importance : le timbre relève du
phone). Le phonème ne varie pas d’une articulation à une autre, n’a pas de durée spécifique,
et n’arrive jamais à terme — trois propriétés du phone. Le son vaikr̥ta est né toutefois du



112 TRADUCTION

Le son naturel est censé être la cause de la compréhension du
sphoṭa 196.

Les sons déformés, qui font suite à l’apparition dumot (śabda),
sont entraînés (samupohante) vers les différences de dé-
bit ∗ ;

Mais l’essence du sphoṭa n’en est pas différenciée 197.
Pour clarifier : « Après l’apparition du mot, les sons déformés

naissent » 198. Quant aux différences de débit (vr̥tti)…
En apprenant par cœur, on parle vite ; en réfléchissant, on

parle normalement ;
Le débit lent, en revanche, s’emploie en instruisant des

élèves 199. [74]
Dans les trois modes, [les sons] sont entraînés (samupohante) †, c’est-à-

dire, deviennent des facteurs causaux (kāraṇa), mais l’éclatement n’en est
pas pour autant rendu multiple. Telle est la portée [du verset] 200. [75]
son prākr̥ta, dans le sens que les variations qui le rendent spécifique doivent respecter les
contrastes qui définissent le phonème. Voir n. 626, p. 236 et passim, où le phonematériel est
désigné comme une imitation du phonème signifiant.
196. Cet hémistiche ne figure ni dans le VP d’Abhyankar, ni dans celui d’Iyer. Une source

possible est une kārikā attribuée au « Saṃgrahakāra » cité dans la Vr̥tti ad VP 1.76 (éd. Iyer,
vol. 1, p. 142 : pour sphoṭasya grahaṇe lire śabdasya grahaṇe). Le Saṃgraha reste toujours in-
trouvable (Iyer, ibid., p. 365).
197. VP 1.77, trad. Biardeau, modifiée. Le contexte laisse supposer que śabda y fait réfé-

rence à la madhyamā vāk (mot virtuel), porteur du sphoṭa avant que le son ne s’extériorise.
Le texte de Nāgeśa lit vr̥ttibhede pour °bhedam « une différence de débit attestée (le sphoṭa
n’en est pas différencié). » Voir n. 9 ad VP 1.77.
198. Cette « clarification » n’est peut-être qu’une paraphrase, empruntée à un commen-

taire scolastique.
199. Vers de provenance incertaine, cité par Nāgeśa dans son Uddyota ad vt. 4 ad P. 1.1.70.

Dans ce contexte, les vr̥tti (« réalisations ») signifient les variations de rythme et de timbre
dont la langue parlée est affectée dans la variété de ses emplois.
200. Biardeau note ad loc. que la discussion de la différence entre le phonème et le phone
∗. Emportés vers les différences de débit, à partir de la manifestation du mot.
†. … [vers les différences de débit à partir de la manifestation du mot]…



TRADUCTION 113

Voici l’essentiel à retenir ici : un son audible (vaikharīnāda) émanant de
quelqu’un « Apporte-moi le pot » est capté par l’organe auditif d’un autre
et puis transmis par l’organe vers le cœur (hr̥d), où réside la conscience
(buddhi) 201. Aussitôt situé, grâce à la relation de soutien inhérent (sva-
niṣṭhakatvādinā) [qui relie le son au sens], le son suggère le mot qualifié
pour exprimer le sens voulu 202. Grâce au mot [ainsi suggéré], l’auditeur
arrive à la compréhension (arthabodha) du sens.

Le terme sphoṭa « éclatement » s’explique ainsi : aussitôt que le mot est
prononcé, son sens explose (sphuṭaty artho ’smāt) 203 †. Les sons dits étalé et
moyen sont produits conjointement par celui qui articule le mot. Le son
étalé excite le son moyen, comme souffler sur le feu l’attise ; puis le son
moyen provoque l’éclatement, duquel s’ensuit au plus vite la compréhen-
sion du sens dumot. Cette procédure est confortée par l’expérience de l’au-
diteur (parasya) ‡, qui arrive à la compréhension avec un certain retard 204.
Et aussi par un traité célèbre, qui affirme que le mot (śabda) « est situé
dans l’espace, excité par la pratique, entendu par les oreilles, saisi par la
conscience (buddhi) » 205. La portée en est : les sons, ka, etc., sont captés par
l’oreille ; les mots (pada), dont l’essence est l’éclatement du sens, sont com-
s’enchaîne à la discussion qui oppose les jātivādin et les vyaktivādin quant à la référence
inhérente du mot. On cite la célèbre observation du jātivādin Śabara : « Prononcer le mot
gauḥ dix fois ne signifie pas dix vaches… ».
201. D’après le commentaire, le terme buddhi, ici traduit par conscience, implique la faculté

de décider ; le terme cœur, la faculté de se souvenir ∗.
202. … qui relient le son vaikr̥ta au son prākr̥ta, et le sens au mot.
203. Synonyme imagé, qui capte par métaphore à la fois la manière dont le sens arrive et

le sens lui-même, dont le passage à la conscience équivaut à la compréhension.
204. Nāgeśa ici remonte la chaîne de l’entendement du côté de l’auditeur, pour qui le son

audible recrée le son «marmonné », lequel éveille celui qui se tient « près du cœur », etc.
205. L’ākaragrantha dont il s’agit n’est pas nommé, mais fait penser à la Tarkakaumudī,
∗. Sur buddhi, voir Paramārthasāra [PS] kārikā 19, p. 38-41.
†. Le texte de Nāgeśa précise : vyutpattyā, litt. « par dérivation étymologique » (sphoṭa-

est le nom d’action du verbe SPHUṬ-, sphuṭati, « éclater »).
‡. Litt. « l’autre » (para-), car l’auditeur est « l’autre » du locuteur, ce que nous appelons

l’allocutaire.



114 TRADUCTION

pris par l’intelligence (buddhi). Le sens naissant, accosté sans cesse par des
sons étalés (vaikharī), s’enduit de leurs formes distinctives (svarūparūṣita),
et s’embrase ∗.

Là aussi, la capacité de communiquer (vācakatva), qu’il s’agisse du son,
du mot ou de la phrase, appartient au genre (jāti), dont le pouvoir de si-
gnifier (śaktatā) sous-tend tout ce qui doit être signifié (śakyatā) 206. C’est
affirmé [76] dans les textes traditionnels (smr̥ti) :

Le genre (jāti), évoqué par d’innombrables cas particuliers, est
le sens éclaté (sphoṭa) 207.

Donc, c’est lemot (śabda) — dont l’essence consiste en huit types d’écla-
tement— qui sert de soutien à la fonction grammaticale (vr̥tti). Mais, en vé-
rité, le titre de « soutien » revient à un seul des huit : l’éclatement du sens
de la phrase (vākyasphoṭa) — ou plutôt l’éclatement du genre (jāti) du sens
de la phrase. Dans le monde réel (loke), toute compréhension (arthabodha)
se joue à ce niveau. Tout ayant été fermement établi, ici s’achève l’exposé
consacré à l’« éclatement ».
une œuvre vaiśeṣika : ākāśam : varṇaśaṣkulyavacchinnaṃ sat śabdagrāhakaśrotrendrīyātmakam
(Nyāyakośa [NK], p. 115).
206. Selon les Pāṇinīya, le mot signifie le genre (la vache est sacrée) —mais enmême temps

l’individu (dans le pré, la vache meugle). Les grammairiens se situent à mi-chemin entre
les ritualistes, qui prônent le genre comme référence fondamentale, et les logiciens, qui
prônent l’individu.
207. VP 1.93. Tout comme le sens du mot gauḥ dépend de ce que la vache individuelle

illustre aussi le genre gotva « bovinité », le pouvoir communicatif du mot dépend lui aussi
d’éléments qui dépassent les aléas de l’articulation particulière, à savoir, d’éléments à ca-
ractère phonémique ou morphémique — †, etc. Voir, plus loin, le chapitre Nāmārtha (p. 230),
où Nāgeśa examine la thèse du jātiviśiṣṭavyakti, l’individu signifié en tant que déterminé par
le genre, etc. D’autre part, l’aspect idéal de l’expression, qui seul signifie, ne se communique
pas sans l’apport du son concret. Voir VP 1.50, 3.1.2 sqq.

∗. Plus littéralement : « Le sens naissant s’embrase sous l’action répétée des sons étalés,
enduit qu’il est de leurs formes distinctives. »

†. C’est-à-dire, vraisemblablement, phonologique ou morphologique.



TRADUCTION 115

Passons à l’examen des facteurs causaux (kāraṇa) qui conditionnent
la compréhension de la phrase, à savoir, l’attente syntaxique (ākāṅkṣā), la
pertinence (yogyatā), la proximité (āsātti), et l’intention (tātparya) 208.

C’est l’attente syntaxique qui fait comprendre la cohérence (samaya) de
la phrase. Elle est fondée sur l’homme [et non sur la langue], prenant la
forme du désir de connaître quel mot se joindra le plus commodément au
mot qui vient d’être articulé 209. Néanmoins, le désir de connaître [77] peut
se focaliser ∗ sur l’expression elle-même [qui vient d’être articulée] (sva-
viṣaya). D’où l’usage : « Cette déclaration appelle une clarification » 210 †.
On dirait, en ce cas, que la déclaration (abhidhāna) n’était pas complète.
Toutefois, l’attente ne se focalise pas sur le mot en tant que tel, puisqu’il
n’apparaît qu’après la compréhension du mot. La phrase « Le mot suscite
l’attente [d’un autre mot] » signifie alors que le mot fait sentir le besoin
d’un sens supplémentaire [afin de compléter son sens] 211. Dans son Bhāṣya,
[Patañjali,] en commentant l’aphorisme de capacité (samartha), dit :

Certains disent que la «capacité» est l’attirance (vyapekṣā)mu-
tuelle. Est-ce alors l’attirance [qui se produit] entre des mots?

208. Ces quatre facteurs sont causaux dans le sens que leur absence entrave la compré-
hension. Ils sont externes à la compréhension elle-même — des conditions, plutôt que des
causes.
209. Ākāṅkṣā et les autres termes appartiennent à une couche de spéculation grammati-

cale postérieure aux œuvres classiques. Voir Renou, TG, p. 77. Le mot ākāṅkṣā figure, en fin
de composé (anākāṅkṣā, sākāṅkṣā) dans deux aphorismes, P. 3.4.23 et P. 3.2.114. Il n’est re-
pris qu’une fois dans le Bhāṣya (asty asminn ākāṅkṣety ataḥ sākāṅkṣā, ad 3.2.114). Voir Nyāsa
ad 3.4.23, où ākāṅkṣā est glosée par apekṣā.
210. L’objet de l’interrogation est la déclaration elle-même (svaviṣaya).
211. L’ākāṅkṣā ne serait que trop familière aux contemporains de Nāgeśa, grâce à un sys-

tème d’apprentissage du sanskrit qui l’exploite comme outil d’instruction indispensable :
Voir Gerow, PES, p. 661-90 : Paṭhati. Kaḥ paṭhati? devadattaḥ paṭhati, devadattaḥ kiṃ paṭhati,
etc., etc.

∗. Gerow semble traduire ici āropa, litt. « surimposition », d’où « se fixer sur, s’attacher
à ».

†. Litt. « ce sens appelle un autre sens ».



116 TRADUCTION

Nous ne disons pas « entre des mots ». Alors entre quoi? Entre
des sens 212. [78]

La prise de conscience qu’un défaut de construction est intervenu à
cause d’une dissonance (vyatireka) entre tel mot et tel autre, soulève le
désir de savoir [comment résoudre la dissonance]. L’attente syntaxique
(apekṣā) qui se produit présuppose communément que l’on soit conscient
de ce que la construction présente est défaillante. Or deux possibilités s’en-
suivent : primo, l’attente se conçoit comme le désir de savoir lequel de
deux sens (anyatara) doit prévaloir, dont l’un provoque (utthāpaka) l’in-
cohérence, et l’autre en est la cible (viṣayatā) : « Regarde! Le chevreuil
court ! » 213. Ici, le verbe fléchi regarder provoque l’attente d’un mot fléchi
à l’accusatif, tel dhāvanam « course » : Regarde quoi? Regarde la course [du
chevreuil] ; or, en l’occurrence, c’est l’objet ciblé (viṣaya), la course, qui [ap-
paraît sous forme d’un verbe] 214. Lequel doit-il prévaloir?

Secundo, l’attente relève des deux (ubhaya) à la fois : « Devadatta fait
cuire du riz ». [79] Ici l’attente provoquée par le sujet au nominatif est com-
plétée par l’attente provoquée par le verbe à la troisième personne du sin-
212. P. 2.1.1 : samarthaḥ padavidhiḥ, avec vārttika 4 et le Bhāṣya qui l’accompagne (éd.

Kielhorn, vol. 1, pp. 359, 365). L’aphorisme limite les mots qui peuvent entrer en compo-
sition à ceux qui en sont capables—qui ont déjà satisfait une attente syntaxique à l’état non
composé : p. ex., rājñaḥ (au génitif ) puruṣaḥ « l’homme du roi » est capable de composition,
car le premier élément dépend syntaxiquement du second : rājapuruṣaḥ. Les mêmes mots,
dans la séquence bhāryā rajñaḥ, puruṣo devadattasya, n’en sont pas capables, ayant forgé leurs
liens syntaxiques avec d’autres mots. Les grammairiens insistent (contre les logiciens) que
l’attrait (« l’attente ») est fonction du sens du mot ; donc « il appartient à l’homme, pas à la
langue ».
213. Paśyamr̥go dhāvati. VoirVP 3.8.52 (éd. Iyer, 3.8.51) :mr̥go dhāvati paśya. Cette «phrase»

est problématique parce que l’objet à l’accusatif (dhāvanam) attendu pour compléter le
verbe regarder y apparaît sous la forme d’un verbe (dhāvati) pourvu de son propre agent,
le chevreuil. Voir p. 42 sqq.
214. Pour résoudre l’incohérence, soit l’utthāpaka, soit le viṣaya, doit céder. Quoi qu’on

fasse, on est dans l’impasse : un verbe ne peut pas servir d’objet direct ; son agent n’est pas
celui qui regarde. Les deux attentes ne se résolvent pas mutuellement. Voir n. suivante.



TRADUCTION 117

gulier, et vice versa 215. Cela explique pourquoi l’expression ghaṭaṃ karma-
tvam ānayanaṃ kr̥tiḥ « pot + cas accusatif + apport + action » ne donne pas
lieu à la compréhension «Apporte le pot» : l’attente syntaxique requise fait
forcément défaut. En revanche, la phrase ghaṭam ānaya « Apporte le pot »
[donne lieu à la compréhension], grâce à l’attente syntaxique provoquée
par les thèmes, l’un à désinence nominale, l’autre à désinence verbale.

La pertinence (yogyatā) est une propriété [de la phrase] dont [les élé-
ments] se rapportent convenablement les uns aux autres 216. La phrase « Il
ondoie [l’image] avec de l’eau » est pertinente. La qualité de pertinence ap-
partient ici à la [substance] liquide, dans la mesure où elle est associée à
l’ondoiement ; de même, elle appartient à l’ondoiement, dans la mesure où
elle se fait avec de l’eau. Pour la même raison, la phrase « Il ondoie avec du
feu » manque de pertinence, car la substance liquide qui convient à l’on-
doiement fait défaut. [80]

Selon les logiciens, ce qui fait défaut n’est pas la compréhension du
suivi sémantique [de la phrase] mais la compréhension des significations
des mots eux-mêmes. À cela, non! La seule compréhension qu’on puisse
annuler est celle qui occupe la conscience : [c’est la compréhension du
manque de suivi qui l’occupe, et non celle des mots incompris]. Hari n’a-
t-il pas déclaré : « Les mots peuvent désigner même ce dont l’existence est
universellement niée» 217 ? Pour cette raison, lesmots qui figurent dans les
locutions comme « le fils de la femme stérile » reçoivent la désignation de
thème (prātipadika) et se dotent de flexions. Si la déclaration « Il ondoie avec
du feu» n’était pas d’emblée comprise, [81] la réplique «Pourquoi parles-tu
215. Pacati taṇḍulaṃ devadattaḥ. Ici, l’attente grammaticale suscitée par le sujet au no-

minatif et celle suscitée par le verbe au singulier, etc., se complètent l’une l’autre. Ce
deuxième type « résout » aussi l’ākāṅkṣā qui précède, où les deux attentes entraient en
conflit !
216. Anvaya : « Connexion (grammaticale ou logique desmots dans une phrase), construc-

tion, lien de dépendance ou de qualification » (Renou TG, p. 43). Le terme est parfois glosé
par ākāṅkṣā (ci-dessus), ce qui fait état du lien étroit qui sous-tend les deux idées.
217. La citation n’est pas de «Hari », mais de Kumārila (Ślokavārttika [ŚV], 1.1.2.6 ; voir Jhā,

trad., p. 22). Voir aussi Abhyankar (VP, p. 358).



118 TRADUCTION

d’un ondoiement fait avec du feu, qui n’estmêmepas un liquide?» serait in-
sensée. Selon nous, en revanche, de telles expressions, aussitôt comprises,
[sont défectueuses, parce qu’elles] ne provoquent aucune activité, en rai-
son du manque de pertinence (aprāmāṇya) qui en entache la conception
même : on en reparlera.

La proximité (āsatti) est le contraire [de la désagrégation de la phrase]
qui se produit quand desmots incompatibles avec lemodèle syntaxique en
cours d’élaboration s’interposent. La proximité est illustrée par la phrase
« La montagne est en feu » ; le manque de proximité (anāsanna), par la
phrase : « La montagne a mangé[.] est en feu Devadatta » 218 ∗. Pour les
seuls esprits lents, d’ailleurs, la proximité est une condition préalable à la
compréhension rapide. Les esprits vifs, en revanche, peuvent comprendre
d’emblée le sens, même en l’absence de cette proximité, [82] en profitant
de l’attente syntaxique [pour répartir convenablement] les significations
des mots [dont la phrase se compose] 219. Comme le suggère le Bhāṣya sur
l’aphorisme « pas à la fin du mot… », la proximité n’est pas toujours une
condition préalable à la compréhension 220. D’autre part, dans la phrase
« [Le cuisinier] prépare du riz dans le four (sthālī) », la proximité [comme
218. C’est l’assemblage de deux phrases : la montagne est en feu ; Devadatta a mangé…
219. Ainsi l’ākāṅkṣā, l’affaire des désinences, se distingue-t-elle de la yogyatā, l’affaire des

thèmes (prātipadika). Les logiciens s’accordent pour dire que la pertinence et l’attente sont
des conditions pour que la phrase soit comprise, pourvu qu’on ne contrevienne pas à la
maxime qui veut que la compréhension s’ensuive sans intervalle, aussitôt les mots pronon-
cés. Ainsi la phrase « la conque est jaune » est-elle pertinente, même si elle n’est vraie que
pour les personnes qui souffrent de la jaunisse.
220. P. 1.1.58. Selon K. Śukla, le passage auquel Nāgeśa se réfère fait partie du commen-

taire ad vt. 1, pratiṣedhe…, à commencer par tat tarhi vāktavyam… (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 152,
l. 22 sqq.). Le point à retenir est que Patañjali y préconise le réarrangement des mots d’une
phrase afin de parvenir au résultat voulu par l’aphorisme — malgré les obstacles à la com-
préhension qui pourraient en découler.

∗. Traduction aussi littérale que possible d’une phrase où s’entremêlent deux phrases
différentes, qui seraient girir agnimān (« La montagne est en feu ») et bhuktaṃ devadattena
(« Devadatta a mangé »). Dans la phrase telle qu’elle est donnée, bhuktam est syntaxique-
ment incompatible avec giriḥ, et agnimān avec devadattena.



TRADUCTION 119

qualité de la phrase] n’est pas compromise, bien que les mots prépare et
dans le four soient séparés par le mot riz, puisque le mot interposé n’inter-
rompt pas la liaison syntaxique 221. Cela suffit pour la proximité. [83]

Le terme intention (tātparya) signifie la volonté d’Īśvara, qui souhaite
que ce mot ou cette phrase soient articulés afin de communiquer ce sens
[et pas un autre]. Une fois fixée l’intention d’Īśvara, la personne qui en-
tend le mot pot (ghaṭa), ne comprendra pas le sens de tissu (paṭa) — sinon
« chaque mot pourrait exprimer n’importe quel sens », comme disent les
grammairiens 222. Dans l’usage familier, l’intention peut aussi signifier le
souhait du locuteur, lorsque l’expression est entachée d’ambiguïté : « J’ai
articulé ces mots ou cette phrase afin que tu entendes ce sens-ci ». Dans
l’usage courant aussi, le contexte et les autres [principes de désambiguï-
sation] fixent [pour l’auditeur] l’intention [du locuteur], de sorte que, pro-
noncé au cours d’un repas, la phrase saindhavam ānaya signifie « Faites pas-
ser du sel»,mais, au cours d’une bataille, «Apporte-moi un cheval» 223. Tou-
tefois, le sens que l’on retient d’une récitation du Veda dépend exclusive-
ment de la volonté d’Īśvara [car le locuteur humain fait défaut)] ∗. [84]

À ce propos, on pose la question suivante : puisque les facteurs contex-
tuels et d’autres suffisent à déterminer l’énergie expressive, pourquoi ne
dit-on pas simplement que la compréhension [du sens] se fait grâce à
l’énergie dénotative? À quoi sert alors l’appel à l’intention [du locuteur,
etc.]? À cela, non! Quand deux sens sont évoqués par un seul mot, cha-
cun d’eux fait état de sa propre énergie expressive. Et aussi parce que cela
221. En effet, le mot riz (objet direct du verbe) fait partie du même complexe syntaxique.
222. Ci-dessus, p. 101. À part la précision « due à l’intention d’Īśvara », rien ne restrein-

drait la portée sémantique des «mots ». C’est en effet l’intention qui établit la signification.
223. Exemple tiré du quotidien : la région auprès du fleuve Sindhu « Indus » est connue

pour le sel que l’on en extrait et pour les chevaux qui y sont élevés. La notion de tātparya a
été interprétée différemment selon les priorités de l’école : voir K. K. Raja, ITM, p. 175 sqq.
Voir MBh ad vt. 22, ad P. 1.1.44 : saindhava, « cheval »

∗. Litt. « Dans le cas de la récitation védique, la compréhension du sens procède exclu-
sivement de l’intention d’Īśvara [et non, du locuteur humain] ».



120 TRADUCTION

serait incompatible avec l’expérience que nous avons tous eue en posant
la question, « Quelle intention vous a poussé à dire cela? ». C’est pourquoi,
ayant entendu la commande « Apportez-moi une boisson! », une réponse
tout à fait appropriée est la question « Devrais-je apporter du lait ou de
l’eau? », l’intention qui suscitait la commande étant inconnue 224.

LA SIGNIFICATION DE LA RACINE (DHĀTU)
Ensuite sera examinée la signification de la racine, le fondement sur la-

quelle tous les mots sont construits. Disons, d’abord, que la racine exprime
une activité accompagnée d’un effort favorable à un résultat (phala) 225. Par
résultat on entend le terme qui sert de détermination (prakāra) 226 du sens
[d’activité] exprimé par la racine en cause, qui est lui-même le terme dé-
terminé (viśeṣya) — pourvu que [le résultat] soit produit par cette même
224. C’est-à-dire, connaître l’intention du locuteur permet de fixer le sens quand le

contexte et les autres facteurs de désambiguïsation nous échappent.
225. VP 3.8.41. MBh ad P. 1.4.49, pacatīti dvyarthaḥ. Voir Bronkhorst, Bhaṭṭoji, p. 21-22.
226. Voir NK, p. 514, sāmānyasya bhedako viśeṣaḥ, yathā dravyaṃ navavidham ityādau pr̥thivī-

tvādikaṃ dravyasya prakāraḥ. Le viśeṣya est pour ainsi dire le terme « apte à accepter » la dé-
termination (prakāra), et s’en trouve «déterminé, qualifié»—en l’occurrence, l’activité. Par
là, Nāgeśa entend que le résultat n’est pas seulement la conséquence de l’activité, mais qu’il
caractérise l’activité comme le sens principal de la racine. «Amène! Quelle sorte d’amenée?
Celle déterminée par la vache! » ∗.

∗. Il s’agit sans doute de ce que nous appelons « actualisation » : le concept que consti-
tue le procès d’amener est actualisé par ce à quoi il s’applique, en l’occurrence par l’objet du
procès. Amener une vache n’est pas exactement la même chose qu’amener un prisonnier,
un messager, etc.



TRADUCTION 121

activité 227, et qu’une forme fléchie au cas de l’agent (kartr̥pratyaya) ∗ fasse
partie de l’expression. Les deux stipulations ont été ajoutées afin d’éviter
que la définition ne s’étende à la racine tomber (patati), dont le résultat
exprime une conjonction née d’une disjonction 228. Le résultat est le terme dé-
terminé quand un verbe fléchi au cas de l’objet (karmapratyaya) fait par-
tie de l’expression 229. [85] L’activité est celle exprimée par la racine, pourvu
que cette activité effectue le résultat qui fait partie du sens de la racine.
Par être favorable à, l’on entend que l’activité va de pair avec [le résultat
— saṃsarga]. C’est-à-dire, que le résultat est celui qui peut être produit par
l’activité. [86-87]
227. C’est-à-dire, pourvu que le résultat soit impliqué dans la définition même de l’acti-

vité en cause. Donc, la définition écarte des résultats qui n’entretiennent qu’une relation
partielle avec leurs causes, comme la séparation ou la conjonction entendues isolément, qui
sont des éléments de l’acte de tomber, mais n’en caractérisent pas le sens en son entier, qui
est de s’en séparer et d’aller en bas. La définition exclut aussi le résultat associé à une autre
action. La notion de définition essentielle d’Aristote relève également d’une propriété dont
la nature de l’entité dépend : ainsi l’homme est-il homo sapiens, quoique bipède sans plumes
suffise aussi à le distinguer d’autres espèces.Mais la nature de l’homme est-elle caractérisée
par cet accident?
228. D’après K. Śukla, la définition est ainsi rédigée pour contourner le problème posé

par la racine patati, normalement intransitif. Si la première stipulationmanquait (taddhātv-
arthajanyatve sati), l’arbre, où l’acte de tomber commence, serait susceptible d’être pris pour
l’objet direct du verbe. Mais l’acte de tomber ne se dirige pas vers l’arbre. Si la deuxième
manquait (kartr̥pratyayasamabhivyāhāre, etc.), le sol, comme l’endroit où s’achève l’acte de
tomber, serait lui aussi susceptible d’être pris pour l’objet direct du verbe. Mais la destina-
tion n’est pas la cause de l’acte de tomber ; pas plus qu’elle n’est visée par l’objet qui tombe :
considérer la chute d’Alice dans le terrier du lièvre, dont le fond est inconnu, mais le début,
certain. L’acte d’aller, en revanche, présume une destination : un village, par exemple. Cette
définition de style naiyāyika place le cas concret dans le cadre des catégories syntaxiques
et logiques dont il n’est qu’une illustration.
229. Ceci n’étant pas le cas, le sol est privé de l’occasion de se présenter comme objet ; or

un verbe intransitif n’a pas d’objet, et ne peut pas se lier syntaxiquement karmaṇi.

∗. Le terme technique pratyaya- recouvre tout ce qui vient s’ajouter à la racine (dhātu-)
pour donner naissance à unmot utilisable dans une phrase — donc, à la fois, les désinences
et les affixes.



122 TRADUCTION

Le sens prééminent du verbe est le devenir (bhāva) ; le sens pré-
éminent du nom est l’être (sattva) 230.

La compréhension qui en découle est que l’activité [exprimée par la
racine] est le facteur principal (viśeṣyaka) de la phrase, dont le reste est la
détermination. Les rections (kāraka) exprimées par les désinences verbales
(tiṅ), sont, quant à elles, déterminées par le nombre, etc. Et les trois temps
sont des déterminations de l’activité 231. [88]
230. Nirukta 1.1 : bhāvapradhānam ākhyātam | sattvapradhānāni nāmāni « The verb has

becoming as its fundamental notion, nouns have being as their fundamental notion »
(trad. L. Sarup, Nirukta, vol. 2, p. 81). Bhāva « ce qui existe » (ou « fait exister ») : terme tech-
nique de la grammaire aux plusieurs sens interconnectés. Dans la stance initiale duNirukta,
il sert à caractériser, à l’aube même de la spéculation grammaticale, le verbe (kriyā) par op-
position au nom. Ce sens semble coller à lui tout au long de son développement dans la
tradition postérieure. Les applications grammaticales à proprement parler se concentrent
autour de l’aphorisme P. 3.4.69 : laḥ karmaṇi ca bhāve cākarmakebhyaḥ, qui enseigne les trois
sens que peuvent avoir les terminaisons verbales : « agent » (reconduit de P. 3.4.67 kar-
tari kr̥t), « objet direct » (karman) et « bhāva », c’est-à-dire, actif, passif et « impersonnel »
(p. ex., āsyate devadattena « par Devadatta, [l’acte de] s’asseoir [s’accomplit]’ » — ce qui re-
vient à dire «Devadatta s’assoit ». Pour Renou le terme bhāva exprime le « sens de la racine»
(TG, p. 243), c’est-à-dire, de la racine conçue impersonnellement, avant que les affections
contraignantes d’agent, de temps, etc., ne s’y imposent, avec leur coterie de spécifications
personnelles, temporelles, et modales. Le « sens de la racine », le sens pur de la racine, rap-
pelle la stance du Nirukta : l’activité, sans commencement ni fin, à l’opposé de l’entité, figée,
soit commencée, soit finie. Mais certaines formes nominales expriment aussi « le sens de la
racine», notamment celles dotées du suffixe ghañ [-a] (P. 3.3.16), au sens de bhāva (P. 3.3.18) :
pāka « l’acte de cuisiner ». Donc bhāva peut aussi signifier l’état d’action, ou l’action conçue
comme état — tout comme le nom bhāva lui-même, issu de l’incontournable bhū/bhavati.
À la fois nominale et verbale, la « racine » n’est ni l’un ni l’autre ; elle se transforme en nom
ou en verbe à l’aide des suffixes nominaux ou verbaux. Bhāva porte aussi un sens causatif :
« qui fait exister », bhāvayati, implicite dans la fonction grammaticale de la racine, «mot ef-
fectuant l’action » (TG, p. 244) : c’est la racine qui « fait exister » la phrase elle-même en
compagnie des rections qui mettent en évidence les contours spécifiques de l’action. D’où
la primauté assignée à la racine par les grammairiens.
231. Ainsi une architecture de dépendances s’établit-elle à l’intérieur de la phrase. Ici,

commence l’examendes idées des autres écoles sur la fonctionde la racine et de ses annexes
nominales, objet direct, etc., en vue demontrer en quoi elles font obstacle à l’exécution des



TRADUCTION 123

Certains prétendent, en revanche, que l’activité et le résultat de la ra-
cine devraient être considérés comme des énergies expressives distinctes ;
ils se rapporteraient alors comme le sujet (uddeśya) et le prédicat (vidheya)
d’une proposition. Séparés l’un de l’autre, une liaison syntaxique serait
tout à fait naturelle (anvayasya autsargikatvāt). Or cette explication alour-
dirait indûment la compréhension [de la racine] en lui imposant deux
dérivations simultanés 232. [89] La cause de la prise de conscience de ce
que le résultat figure comme la détermination de l’activité est la proximité
d’une racine [verbale] dotée d’un suffixe d’agent. Et la cause de la prise
de conscience de ce que l’activité figure comme la détermination du ré-
sultat est la proximité d’une racine [verbale] dotée d’un suffixe d’objet [di-
rect]. Puisque la racine s’est dotée de deux significations, à savoir, deux re-
lations de cause à effet, il faut lui attribuer deux énergies expressives, dont
chacune fait état d’une relation différente. Voilà une explication d’une pe-
santeur extrême : l’énergie expressive de la racine est située soit dans une
activité qualifiée par un résultat, soit dans un résultat qualifié par une acti-
vité ; c’est le suffixe avoisinant, soit d’agent, soit d’objet, qui en détermine
[la sélection] 233 ! Ainsi disent-ils 234. [90]
règles de Pāṇini et en rendent l’interprétation complexe, contradictoire, voire vide de sens.
On voit plus clairement comment la Paramalaghumañjūṣā [PLM] a pu servir d’introduction
aux études supérieures de grammaire dans les écoles traditionnelles.
232. C’est-à-dire, le vyāpāra d’un côté, le phala de l’autre, sans que leur implication mu-

tuelle soit prise en considération. Or, pour les grammairiens, l’activité est le viśeṣya « terme
déterminé » et le résultat, le viśeṣaṇa « détermination ». Les deux se conçoivent comme un
ensemble, où la relation du principal au dépendant est bien arrêtée. Le pare de notre texte
se réfère peut-être à Kauṇḍabhaṭṭa, oumême à Bhaṭṭoji, qui, en traitant de ces notions, uti-
lisent le duel : phalavyāpārayor dhātuḥ… (voir VBS, p. 98, sur la kārikā 16 des VSK de Bhaṭṭoji ;
voir aussi VP 2.428). En tout cas, les deux commentateurs, Śukla et Nityānanda, auxquels
cette traduction est redevable, s’accordent pour attribuer l’opinion exprimée ici comme
s’opposant à celle de Nāgeśa : svamatam āha.
233. Rappelons que, selon le siddhānta de Nāgeśa, le vyāpāra seul est le facteur principal

du sens du verbe ; la différence entre les constructions au passif et à l’actif relève plutôt de
la forme, n’affecte pas le sens.
234. ity āhuḥ se rapporte à pare tu, par lequel la présentation de la thèse avait débuté.



124 TRADUCTION

Les ritualistes, en revanche, affirment que la racine exprime le résul-
tat, tandis que l’activité s’exprime par le suffixe verbal. Mais non! Cette ap-
proche est contredite par l’aphorisme : « Les désinences verbales (laḥ) sont
prescrites au sens d’objet direct (karmaṇi), etc. » 235 Cet aphorisme ne per-
met pas l’attribution à la désinence du sens d’activité. En outre, quant aux
verbes pacati « il cuisine », pakṣyati « il cuisinera », pakvavān « il cuisina », etc.,
il vaut mieux, évidemment, attribuer une seule énergie, « entreprendre la
cuisson, etc. », à une seule racine, que d’attribuer cettemême énergie à plu-
sieurs désinences à tour de rôle. De plus, si le suffixe [disons, du verbe cuire]
signifiait en effet des activités qui relevaient de l’ignition et dumaintien du
feu, comme souffler là-dessus, etc., il serait extrêmement onéreux d’annuler
lesdites significations quand le même suffixe se retrouve joint à une autre
racine, par exemple, à la racine gam «aller», et puis de les réhabiliter quand
le verbe pacati « il cuisine » est réintroduit dans le discours 236. [91-92]

De plus, cette approche risque de nuire à l’usage habituel des termes
transitivité et intransitivité 237. Peut-on prétendre que la transitivité se ré-
fère à une activité exprimée par un suffixe, ou à un résultat doté d’un sou-
tien à l’extérieur [d’un suffixe]? Ou que l’intransitivité se réfère à un ré-
sultat qui est coréférentiel avec une [activité exprimée] par un suffixe? Ou
que le terme agent se réfère au soutien d’une activité exprimée par un suf-
fixe? Ou que la rection d’objet direct d’un verbe au causatif est justifiée
en faisant valoir qu’elle se réfère à une activité autre que celle indiquée
235. P. 3.4.69. La désinence verbale, soit au passif, soit à l’actif (voir Renou, TG, p. 123]), est

censée s’accorder avec le nom qui sert de sujet, fléchi, lui, au nominatif : devadatto dr̥śyate,
devadattaḥ paśyati. Le ritualiste veut renverser cette relation, transformant la racine en ob-
jet direct de la désinence!
236. Si le suffixe -ti exprimait l’activité (souffler, etc.) propre au verbe paca-ti, comment

empêcher que la même signification ne s’attache au -ti du verbe gaccha-ti? Ou l’ayant em-
pêchée, comment la restaurer?
237. Le bon fonctionnement des injonctions concernant les rections d’objet direct,

d’agent, etc., dépend de la valeur « activité » affectée à la racine. L’affecter à d’autres parties
du discours rend caducs des pans entiers de la dérivation pāṇinéenne. Voir n. 239, p. 125
et les cas cités ci-dessous.



TRADUCTION 125

par le suffixe causatif lui-même, ou au résultat d’une telle activité — par
exemple, au mot ghaṭa « pot » dans la phrase « Il fait faire un pot » (ghaṭaṃ
bhāvayati) 238 ? Dans tous ces cas, on fait fi du protocole « du déjà exprimé et
du non exprimé jusqu’à présent » 239. Qui plus est, on ne peut pas réhabili-
ter la thèse en question en prétendant que l’agent est déjà impliqué dans
l’activité, dans la mesure où l’activité nécessite un soutien ; ni que l’objet
direct est déjà impliqué dans le résultat, dans la mesure où le résultat né-
cessite un soutien 240. Car, en proposant que le soutien soit présent en tant
qu’impliqué, on fait écho à ceux qui, tout en clamant que la signification
principale du nom est l’espèce (jāti), prétendent que le nom exprime aussi
l’individu (vyakti), sous prétexte que l’individu est implicite dans le sens gé-
nérique [comme son soutien] 241. Plus gênant encore : tout cela est contredit
238. Selon P. 1.4.52, l’agent associé à la racine à laquelle le suffixe causatif est adjoint

peut recevoir la rection « objet direct » : maṇavako grāmaṃ gacchati > maṇavakaṃ grāmaṃ
gamayati. Les verbes intransitifs jouissent du même privilège : maṇavako āsyate > maṇava-
kamāsayati. Or lemot ghaṭa dans la phrase ghaṭaṃbhāvayati « Il fait exister un pot»— l’équi-
valent de ghaṭaṃ karoti « Il fait un pot » — n’a jamais porté la valeur d’agent, exprimée ici
par le suffixe verbal -ti. P. 1.4.52 étant hors-jeu, le cas nominatif, hérité de la forme simple
ghaṭo bhavati « le pot existe », doit rester inchangé : *ghaṭo bhāvayati.
239. L’aphorisme anabhihite (P. 2.3.1) «Quand ce n’est pas déjà exprimé» (Renou, GP, vol. 1,

p. 111) règle la distribution des rections casuelles qui complètent l’action du verbe. Rappe-
lons que les rections d’agent et d’objet direct sont exprimées en principe par des suffixes
verbaux (-ti, etc., au sens d’agent ; -te, etc., au sens d’objet). Là où l’agent est prescrit, l’objet
reste « inexprimé » et vice versa — d’où l’objet à l’accusatif (P. 2.3.2, karmaṇi dvitīyā) avec un
verbe à l’actif, et l’agent à l’instrumental (P. 2.3.18, kartr̥karaṇayos tr̥tīyaḥ) avec un verbe au
passif. Si l’activité était exprimée par le suffixe verbal, au lieu de la racine, cet édifice dé-
licat s’écroulerait, et l’aphorisme anabhihite ne servirait à rien. Voir Mīmāṃsānyāyaprakāśa
[MNP] 75 sqq.
240. L’adversaire aura proposé que l’on peut se passer du suffixe verbal au sens d’agent,

etc., en faisant appel à l’implication (ākṣepa) fondée sur la relation entre le soutien et le
soutenu : s’il y a une activité, on peut présumer quelque chose qui agit.
241. Les partisans du jātivādadéclarent que, le cas échéant, l’individu est aussi exprimépar

le terme générique, étant donné que le cas particulier est impliqué par le concept général.
Si le même principe gouvernait la relation entre l’agent et l’activité, il en ressortirait que,
le cas échéant, l’agent serait le sens compris, au détriment de l’activité, ce qui contrevient
à la thèse de Yāska. Voir n. 230, p. 122.



126 TRADUCTION

par la déclaration de Yāska : « L’élément principal du sens du verbe est le
devenir (kriyā) » 242. [93]

De plus, s’il était possible d’inférer le résultat et son soutien directement
du verbe, pourquoi aurait-on formulé l’injonction « Les désinences ver-
bales valent au sens d’objet direct…»? Qui plus est, si les suffixes nominaux
(comme ṇvul [-aka] : pācaka « cuisinier ») et les suffixes verbaux (à l’agent,
etc.) devaient se charger, en plus de leurs significations rectionnelles, du
sens de la racine (bhāva) ∗, quelle complexité 243 !

De plus, si les suffixes nominaux ghañ, etc. (-a, -ana, etc.), déjà adjoints
à la racine (bhāva) [pour enmodifier le sens] », devaient exprimer aussi l’ac-
tivité [comme le propose l’interlocuteur], des usages inédits comme grāmo
gamanavān «Le village est en possession d’une approche» [pour grāmo gam-
yate « Le village est approché »] deviendraient légitimes 244. Et, de plus, si
l’adversaire tenait quand même à la thèse que les suffixes nominaux ex-
priment l’activité, en se tenant toujours au principe d’implication susmen-
tionné, il serait obligé d’admettre que lesdits suffixes peuvent exprimer
aussi l’agent [en tant que soutien implicite à l’activité, ce qui donnerait oc-
casion au cas nominatif ].

En outre, considérons la construction causative : guruḥ śiṣyābhyāṃ pāc-
242. Ici, kriyāpradhānam, pour bhāvapradhānam, la leçon normalement citée. Voir n. 311,

p. 145. Le flottement entre kriyā et bhāva remonte au moins au R̥kprātiśākhya (voir Sarup,
Nirukta, vol. 1, p. 28, n. 1).
243. Quant aux noms dérivés primaires (kr̥t), comme pāc-aka « cuisin-ier », enseignés aux

sens de kartr̥, karaṇa, etc. (voir P. 3.1.91, 93), le sens d’activité devrait y être ajouté. L’expres-
sivité en serait alourdie.
244. L’interlocuteur est toujours le ritualiste. Si la racine verbale exprimait le résultat de

l’activité, et si le sens d’activité était exprimé par les suffixes nominaux, alors la prédication
nominale gamana-vān « doté de l’activité d’aller ») pourrait se substituer au verbe normal
gamyate au passif (« est sujet à l’activité d’aller ») ! Voir P. 3.3.16, 18 sqq.,VBS, p. 69. Voir aussi
Renou, TG, p. 243, « bhāva ».

∗. Il y a en fait deux opérations simultanées, décrites par la même expression, l’opéra-
tionmorphologique consistant à ajouter un suffixe à une racine, et l’opération sémantique
consistant à en modifier le sens par cet ajout.



TRADUCTION 127

ayati, « Le maître fait préparer le repas aux deux élèves ». [Selon la thèse
prônée par le ritualiste,] le suffixe causatif (ṇic), enjoint par l’aphorisme
hetumati ca (P. 3.1.26), exprime l’activité de celui qui provoque un autre à
agir, tandis le suffixe primaire [en l’occurrence, celui de la troisième per-
sonne, -ti] exprime l’activité de celui qui est provoqué à agir. [94] En ce cas,
le nombre porté par le suffixe fléchi [en l’occurrence, le singulier] comme
une détermination de sa signification principale, à savoir, l’activité [de ce-
lui qui exécute], devrait s’accorder avec le soutien de cette activité [en l’oc-
currence, les deux élèves] — ce qui entre en conflit avec la flexion au duel
de la forme śiṣyābhyāṃ. De même, la conjugaison du verbe au singulier est-
elle inexplicable [car elle devrait s’accorder avec les deux élèves]. Enfin, la
flexion au nominatif du terme guruḥ «maître » n’est pas justifiée, puisque
le statut d’agent est resté jusque-là inexprimé [ce qui donne lieu à l’instru-
mental d’agent, guruṇā], tandis que le nominatif (mutatismutandis) doit être
attribué aux élèves [dont l’agentivité est déjà exprimée par le verbe princi-
pal] 245 — de tout cela, nous disserterons davantage ailleurs 246.

En revanche, c’est le fait que toutes les rections en dépendent syntaxi-
quement 247 qui constitue la détermination essentielle de l’activité verbale
(kriyā) [et non pas que celle-ci fonctionne comme l’objet direct].
245. Selon le protocole du « non exprimé » (anabhihite, P. 2.3.18), le terme guru aurait dû

être fléchi à l’instrumental, et le terme śiṣya, au nominatif. Ici, comme ailleurs, l’argumenta-
tion repose sur l’autorité incontestée du système pāṇinéen. Rappelons que le causatif (ṇic)
est un thème verbal à deux agents : de l’un procède l’impulsion d’agir, dont le soutien est le
maître ; de l’autre, l’acte qui en est l’accomplissement, dont le soutien est les deux élèves. Si
lamarque flexionnelle ajoutée au thème en ṇic ne portait pas le sens d’agent (kartr̥), comme
le veut le ritualiste, ni la flexion au nominatif du terme guruḥ ne se serait réalisée, ni l’in-
flexion à l’instrumental (au sens d’agent) du terme śiṣyābhyām, comme le veut le protocole
anabhihite, etc.
246. Dans la BM, éd. K. Śukla, p. 42-43.
247. La syntaxe pāṇinéenne fait du verbe la clef de voûte de la phrase dont le reste est

suppléé par le contexte, à partir des rections casuelles — «Qui? » « Quoi? » « Par lequel? »,
etc. À noter que le génitif n’est pas en principe une rection (kāraka).



128 TRADUCTION

Hari, commentant le Bhāṣya sur bhūvādayo dhātavaḥ 248, conforte cette
opinion :

Ce qui se conçoit comme en cours d’accomplissement (sād-
hya) ∗, qu’il soit achevé (siddha) ou non (asiddha), s’appelle
verbe, car il assume l’aspect d’une procédure. L’ensemble formé
par les éléments subsidiaires nés d’affilée,mais qui n’en est pas
moins conçu † comme une unité, s’appelle verbe 249. [95]

La portée du deuxièmehémistiche est la suivante : le terme verbe (kriyā)
signifie couramment un ensemble composé d’éléments subsidiaires, sur
lesquels l’esprit (buddhi), doté du pouvoir de synthèse et enclin à faire
valoir l’uniformité, impose une absence de différence (abheda) — cet en-
semble [d’éléments conceptuels] correspond à un ensemble d’activités en-
treprises successivement [en vue de la réalisation d’un but envisagé]. Ici
l’uniformité est basée sur l’ensemble ; la séquence sur les éléments.

L’uniformité est dite relever de l’esprit, car, en tant que tel, l’ensemble
des activités n’existe pas : sitôt nées, elles disparaissent. Cet ensemble est
conçu comme inachevé dans les expressions pacati « il cuisine [le repas] »
ou pakṣyati « il [le] cuisinera ». On appelle verbe (kriyā) 250 l’ensemble dont
l’accomplissement se conçoit comme étant en cours (sādhya), qu’il soit [en
248. P. 1.3.1 attribue la désignation de racine (dhātu) aux termes du Dhātupāṭha, à com-

mencer par bhū « être » (DP 1.1), auxquelles s’appliqueront les aphorismes prescrivant les
affixes dits « verbaux » — laṭ, laṅ, etc.
249. VP 3.8.1, 4. Il s’ensuit que le verbe (kriyā) est une abstraction, une sorte de généralisa-

tion imposée sur une suite d’activités entreprises en vue d’un résultat partagé — le ramas-
sage des bois d’allumage, la préparation des mets, la mise au feu, etc. — dont l’expression
« il cuisine » résume la cohérence et la finalité.
250. Le mot kriyā se trouve dans le texte de Hari. La verbalité est conçue comme l’expres-

sion d’une activité (vyāpāra) « en cours d’accomplissement/à accomplir » (sādhyatvena),
qu’elle soit en vérité « accomplie » (siddha) ou non.

∗. Litt. « à accomplir ».
†. Le texte dit : « par l’esprit (buddhyā) ».



TRADUCTION 129

fait] achevé, ou inachevé, par exemple dans apākṣīt [aoriste] « il cuisina» 251.
En disant « L’uniformité est fondée sur l’ensemble », [Hari] se situe dans
une perspective ascétique, car les éléments [de l’action verbale] arrivent
[et disparaissent] l’un après l’autre 252. Ainsi s’explique le sens du premier
hémistiche : le verbe « assume l’aspect d’une procédure ». L’usage « Il cui-
sine » est justifié, même si le cuisinier vient juste de mettre le feu au bois,
car l’on a déjà surimposé sur chaque élément [de la procédure] l’ensemble
entier [des éléments]. On dit —

Soit une à une, soit ensemble, les procédures réunies sous
l’égide des [verbes] cuire, etc., s’effectuent selon leur nature,
ayant revêtu l’aspect d’équivalences 253 ∗. [96]

À ce propos, certains considèrent comme achevée la forme qui ne néces-
site aucune complétion par d’autres rections, pourvu que l’hétérogénéité
[de l’expression] provoque l’attente d’une autre activité (kriyā) et qu’une
rection la relie à cette action. Une forme est à accomplir qui nécessite une
complétion par d’autres rections et qui, en même temps, n’éveille pas l’at-
tente d’une autre activité 254. Bien que les particules adverbiales à forme
251. Référence possible à P. 3.3.135, qui autorise l’aoriste dans le sens « d’une continuité

du procès ou d’une proximité (dans le temps) » (Renou, GP, vol. 1, p. 248). En principe,
l’aoriste (luṅ : P. 3.2.110) est réservé « au temps passé » (bhūte : P. 3.2.84), que ce soit
d’aujourd’hui, comme l’imparfait (P. 3.2.111), ou non.
252. Yogadarśanam : le pouvoir synthétique de l’esprit s’apparente à l’omniscience du

yogin.
253. VP 3.7.58. Samanvitāḥ « investi de…» selon le texte d’Abhyankar, pour le samāśritāḥ de

Nāgeśa. D’équivalences (tulyarūpam) parce qu’elles [les équivalences] font partie de la procé-
dure verbale à titre égal en tant que subordonnées. L’unité de la procédure leur est imposée
par l’esprit, ayant conçu la relation du subordonné au but final : rendre le riz comestible.
Voir Iyer, trad., VP, vol. 3, pt. 1, p. 180.
254. Par siddha, l’interlocuteur entend le dhātu doté d’un suffixe nominal, en sorte que le

dhātu s’attende à une complétion verbale ; par sādhya, il entend le dhātu doté d’un suffixe
verbal, qui s’attend à un nom fléchi pour être complété. La source de ces propos, selon
K. Śukla, est Kauṇḍabhaṭṭa. Voir VBS, p. 15.

∗. C’est-à-dire « assumant un statut équivalent ».



130 TRADUCTION

fixe, telles quehi «car»,u «si», etc., ne présentent aucune trace de l’achevé,
l’usage courant leur attribue une capacité de signifier, du fait qu’elles qua-
lifient exclusivement l’activité [exprimée par le verbe] 255. Il s’ensuit que la
qualité de complétude (siddhatva) qui caractérise les formes comme pāka
« cuisson » s’exprime par le suffixe nominal ghañ [-a] qu’elles portent. En re-
vanche, la qualité d’incomplétude ∗. (sādhyatva) est toujours communiquée
par la racine (dhātu) 256.

On peut objecter que la qualité de complétude peut quandmême carac-
tériser un verbe, par exemple : « Si l’on vénère Hari, on arrivera au salut ».
Ici, l’un des verbes fait naître l’attente que l’autre satisfera. Mais non! La
difficulté disparaît dès qu’on se rend compte qu’ici c’est la particule adver-
biale cet « si » qui fait naître l’attente [et non pas le verbe, dont la particule
n’est qu’une qualification] 257. [97]

À ces objections, nous répondons : en vérité, l’activité est à accomplir
qui est en cours d’accomplissement, et qui est comprise de cette manière.
Cette opinion est clairement étayée par le Bhāṣya sur l’aphorisme upapadam
atiṅ 258. Or, dans la phrase « Il tourne le pot », n’est-ce pas le pot qui est com-
pris commeétant à accomplir ?Mais non! Quoique le pot puisse être compris
255. Leur statut d’achevé est assuré par cette supposition, malgré l’absence d’une rection

(kāraka).
256. À la valeur kriyā, inhérente à la racine, est surimposé le statut d’inchangé qui relève

du suffixe. Le mot cuisson reflète la même ambiguïté. Pour les grammairiens, la valeur déri-
vationnelle du suffixe prévaut sur celle de la racine, qui conserve sa primauté syntaxique ;
pour les ritualistes, en revanche, le suffixe est toujours prioritaire.
257. Ici s’achève l’exposé du point de vue attribué à « certains », probablement à

Kauṇḍabhaṭṭa. Nāgeśa n’y est pas totalement hostile, comme on le voit.
258. P. 2.2.19. L’aphorisme autorise la composition avec « un mot complémentaire »

(Renou, GP, vol. 1, p. 105 ; voir TG, s. v. upapada, p. 104-5), à condition qu’il ne soit pas
un tiṅ, c’est-à-dire, un mot terminé par une désinence personnelle — un verbe. Ainsi le
composé kumbha-kāraḥ est-il légitime, tandis que *kumbhaṃ-karoti ne l’est pas. Pourquoi,
demande Kātyāyana, suivi de Patañjali, parle-t-on d’un tiṅ? De tels composés ne sont auto-
risés que lorsque les mots concernés se terminent par des désinences nominales, sup (saha
supā, P. 2.1.4) ! C’est, dit-il, pour écarter toute forme ayant le sens d’un tiṅ, tel le nom kriyā :

∗. sādhya, « de ce qui est à accomplir », voir n. ∗, p. 128.



TRADUCTION 131

de cette façon à cause de la mention à proximité du verbe tourner (karoti),
l’objet lui-même, communiqué indépendamment (svataḥ) par le mot pot,
est compris comme achevé 259.

Par ailleurs, les verbes être, exister, devenir, paraître, etc. signifient
l’existence (sattā). Or l’existence est une activité qui persiste plus d’un ins-
tant, dotée de séquentialité en vertu du caractère progressif du temps. De
cette idée de séquence dérive sa verbalité. Donc l’existence signifie le fait de
se maintenir soi-même (ātmadhāraṇa). [98]

La transitivité, en général, signifie une activité dont le résultat est si-
tué en dehors [de l’activité] ; l’intransitivité, une activité dont le résultat
occupe le même lieu [que l’activité]. Parfois, en revanche, l’intransitivité
consiste en l’absence de tout résultat : par exemple, asti « être » n’exprime
rien d’autre qu’exister. Même l’inspection la plus perspicace n’y flaire au-
cune trace d’un résultat. Citons le Nirukta : « L’on proclame que le verbe
asti signifie exister, c’est-à-dire, pour une entité précédemment produite,
le maintien de sa propre forme (svarūpadharaṇa) » 260. [99]

En vérité, transitivité signifie que [le verbe] se lie à un nom portant la
désinence d’objet direct (karman) enjointe par un aphorisme issu de la gram-
maire. Intransitivité, en revanche, signifie que [la syntaxe du verbe] s’ex-
plique sans l’aide d’un tel aphorisme 261. Pour cette raison, sont légitimes
upapadam atiṅ iti tadarthaḥ pratiṣedhaḥ (vt. 1). Ainsi Nāgeśa peut-il affirmer que la notion de
sādhya relève du sens du mot, plutôt que de sa forme.
259. Le thème nominal ghaṭa « pot » à lui seul ne suggère aucune modification. La gram-

maire obéit à ses propres règles, qui ne doivent rien aux usages pratiques.
260. Nirukta 1.2. Le texte établi par Sarup (p. 29) est plus succinct : astīty utpannasya sat-

tvasyāvadhāraṇam « existence signifies a being that has been produced » (trad. p. 6). Selon
K. Śukla, asti diffère de bhavati, dont le sens de résultat n’a pas été tout à fait effacé. S’agit-il
du contraste entre l’affirmation de l’existence de quelque chose (bhavati) et la simple prédica-
tion d’un attribut (asti)? Śukla se réfère à ce propos au VBS de Kauṇḍa.
261. Nāgeśa reprend ici le fil principal de la discussion, après s’en être détourné pour

examiner les vues des ritualistes, etc. Il s’est contenté d’adopter une position formelle sur
la question de la transitivité : est karman ce que la grammaire (śāstra) enseigne comme
karman, quelle que soit la relation situationnelle du résultat impliquée par la racine.



132 TRADUCTION

des constructions comme adhyāsitā bhūmayaḥ « Les terrains [sont occupés
par ceux qui y] sont assis » 262.

L’accord syntaxique pose une association [de deux termes] tout en les
concevant comme séparés. C’est ainsi que lemot anvaya «accord» s’entend
étymologiquement 263. Le verbe jīvati « vivre », en revanche, ne pose au-
cun problème, puisque le soutien objectif (karman) du résultat, le souffle, se
conçoit comme séparé de l’activité exprimée par la racine, à savoir, se main-
tenir en vie 264.Cette perspective est clarifiée dans le Bhāṣya sur l’aphorisme
supaḥ ātmanaḥ kyac 265. Demême, le sol, soutien [de l’acte de s’asseoir], peut-
il recevoir la désignation d’objet direct.

Quant au verbe jānāti « connaître », le résultat en est la connaissance
(jñāna), dans la mesure où celle-ci se conçoit comme l’objet [de l’acte de
connaître]. L’activité est la mise en contact de l’intellect avec le Soi. Pour
cette raison, l’expression « Il connaît son propre esprit » est légitime. Le
mot Soi (ātman) y signifie l’organe intérieur (antaḥkaraṇa) ; l’esprit (manas),
un aspect particulier du fonctionnement dudit organe 266. L’expression «Le
Soi connaît soi-même » [« se connaît »] est également légitime, dans la me-
262. Le verbe āste « s’asseoir », en principe intransitif, reçoit la désignation sa-karmaka

« doté d’objet » quand il est précédé par le préverbe adhi « vers » (P. 1.4.46, adhiśīṅsthāsāṃ
karma). Donc la tournure adhyāste bhūmim (acc.) est légitime (litt. « Il asseoit le terrain ») ;
de même, la tournure au passif dans le texte.
263. Le terme anvaya « relation (syntaxique) » est formé sur la base de la racine i « aller »

avec le préverbe anu- « après » : donc « aller-après » — s’y accorder « convenablement ».
264. L’intransitivité du verbe jīvati s’explique comme suit : quoique le souffle se conçoive

comme le résultat de l’acte de semaintenir en vie (dhāraṇa), il ne peut pas exister en dehors de
l’activité elle-même, à la différence du sol (bhūmi) du cas précédent, nécessairement autre
que l’acte de s’asseoir.
265. P. 3.1.8, qui autorise la formation d’un verbe dénominatif si l’objet du désir est dé-

pourvu d’une qualification visée par le sujet du désir : ātmanaḥ putram icchati > putrīyati.
Écartées sont les constructions où le désir n’est qu’occasionnel ou aléatoire : rājñaḥ putram
icchati, mahantaṃ putram icchati.
266. L’antaḥkaraṇa (terme du Vaiśeṣika — Vaiśeṣikasūtra [VS] 9.1.13) regroupe, pour le

Vedānta, les trois stades de l’intellection et de l’appropriation des objets sensibles : buddhi,
ahaṃkāra et manas, termes empruntés au Sāṃkhya, qui impliquent un processus qui va
de la perception brute jusqu’à l’aménagement de la sensibilité à des fins pratiques. Le



TRADUCTION 133

sure où l’agent [de l’activité] est conçu comme un aspect de l’organe inté-
rieur, et l’objet direct, comme un aspect du corps. Ce genre d’expression
s’explique dans le Bhāṣya [de Patañjali] sur l’aphorisme karmavat karmaṇā
tulyakriyaḥ 267. [100]

En revanche, certains ont affirmé que l’activité exprimée [par la racine
jānāti «savoir»] est le savoir lui-même (jñāna), tandis que son résultat est ou
bien la percée du voile [d’ignorance], ou bien l’objectivité (viṣayatā) révélée
[par la percée] 268. Cette thèse est inacceptable, car dans une telle construc-
tion, le verbe (jānāti), se prêterait à une interprétation réflexive 269. Hari se
réfère à cette éventualité en disant :

L’activité conçue sous un angle spécial se dit « délimitée » (vy-
terme ātman, propre au Vedānta mais étranger au Sāṃkhya, est considéré ici l’équivalent
de l’antaḥkaraṇa. C’est la complexité du dernier qui rend possible la connaissance du Soi.
267. P. 3.1.87. L’aphorisme traite des expressions comme bhidyate kāṣṭhaṃ svayam eva « La

bûche se scinde elle-même », où l’objet sur lequel s’exerce l’activité est conçu comme s’il
en était aussi l’agent — à des fins hyperboliques, évidemment. L’aphorisme autorise, en
particulier, le suffixe yak et la voix moyenne (signes du passif, avec agent à l’instrumental,
mais ici utilisés au sens actif ). Selon Renou (GP ad loc.), l’aphorisme justifie l’usage réflexif
en général, comme dans l’exemple cité par Nāgeśa.
268. Selon K. Śukla, l’interlocuteur est toujours Kauṇḍabhaṭṭa. Le Vedānta maintient que

la vérité (à savoir, le brahman unique), quoique omniprésente, ne se reconnaît pas d’emblée,
car voilée par l’ignorance, comme l’est la corde par le serpent fantôme.
269. La réflexivité du point de vue védantique saute aux yeux. Le grammairien ne fait

que la relever. Le Vedāntin proclame que le terme qui aurait dû être fléchi karmaṇi (jñāna,
la sagesse ∗ comme résultat de l’acte de savoir) exprime en effet l’activité (de celui qui sait
déjà). Cette activité porte en elle le double sens du résultat, le savoir étant lui-même la
source et la conséquence de la quête du salut. Or, pour remplacer le résultat déjà présent
dans l’activité, le Vedāntin y substitue en effet le moyen de sa manifestation : la levée du
voile (d’ignorance). Le moyen, qui n’est que la manifestation du résultat, contient déjà le
résultat, et l’activité n’est que le résultat : la réflexivité même! Or, vu sous l’angle gramma-
tical, cette réflexivité se prête aux propos absurdes, comme jñānaṃ svayam eva jñāyate, ce
qui nous entraîne dans un regressus ad infinitum !

∗. Dans cette occurrence du mot et la suivante, nous dirions le « savoir ».



134 TRADUCTION

avasthita). Cette « limitation » de l’activité, selon certains, est
façonnée uniquement par des mots 270.

La portée de la strophe est la suivante : lorsqu’un aspect spécifique du
sens du verbe est présent dans le terme qui sert d’objet direct, ou d’agent,
ce verbe se dit « délimité ». Or, pourrait-on objecter, le cuisinier, l’agent du
verbe cuisiner, est, lui aussi, affecté des qualités « spécifiques » de l’activité
de cuisiner, telles que l’effort, etc., et par conséquent, l’interprétation [ici
donnée de la strophe ci-dessus] ne convient pas 271.

En revanche, si les qualités spécifiques affectant l’agent devaient être
exclues [du domaine de la règle], les agents des phrases comme « il consi-
dère », « il voit », etc., ne pourront plus s’exprimer réflexivement, car au-
cune qualité spécifiquede l’activité n’y distingue l’agent. [101]C’est pour cela
que Hari dit « selon certains » : à leur avis [la règle ne s’applique qu’aux qua-
lités affectant l’objet, karmaṇi] 272.

Là où la spécificité de l’activité est ancrée par la force des mots et dans
270. VP 3.7.66, d’après l’interprétation de Helarāja : si le sens du verbe est vyavasthita «dé-

limité », les aspects verbaux activité et résultat, normalement distincts, se confondent en
partie — ce qui se fait connaître au niveau des mots — par l’usage. Ainsi Helārāja relie-t-il
le vers à P. 3.1.87. Selon K. Śukla (p. 102), la mention śabdaiḥ est contrastée avec lakṣaṇena
« par la force d’une règle ». Voir Renou, TG, p. 261, 298-99.
271. Par « spécifique » (viśeṣa) il faut comprendre un changement ou une altération propre

à la kriyā (activité). Pour l’activité cuisiner, l’altération concerne d’abord l’objet à cuisiner
(car la transformation du cru en cuit est l’objectif même de l’activité). Pour cette raison la
tournure réflexive selon P. 3.1.87 est autorisée (« Le riz se fait cuisiner lui-même ») — mais
l’on constate un « changement » aussi, dit-on, chez l’agent, le cuisinier, car c’est lui qui fait
des efforts pour accomplir la tâche imposée. Si l’on tenait compte aussi de cette « spécifi-
cité », des expressions comme «Le cuisinier svayam eva se cuisine » seraient possibles. Pour
en exclure la possibilité, Hari va avancer que « certains » veulent restreindre la portée de
l’aphorisme P. 3.1.87 aux seuls karman, excluant les kartr̥, privilégiant sans doute la volonté
du locuteur (śabdena).
272. Ainsi l’aphorisme P. 3.1.87 est-il privé de pertinence là où les changements, du point

de vue de l’agent, n’affectent pas l’objet (« Il voit le pot » — le « pot » ne change pas). Selon
K. Śukla (p. 102), les « autres » sont des tārkika, citant comme autorité le célèbre commen-
taire Kuñcikā de Durbalācārya sur la Vaiyākaraṇasiddhāntalaghumañjūṣā [LM].



TRADUCTION 135

l’agent et dans l’objet, la spécificité est à attribuer à l’agent : « Il voit le pot»,
« Il va au village », « Il rit », etc. 273. La connaissance [du pot] est fondée sur
l’agent par la relation d’inhérence qui unit l’activité à l’agent et sur l’objet
par la relation d’objectivité qui place l’objet devant l’agent ; la connexion
[des deux relations] est elle-même fondée et sur l’agent et sur l’objet. De
même pour le rire 274. Or percer le voile d’ignorance et atteindre l’objectivité
[du réel] ne se rapportent pas l’un à l’autre de cette façon 275 ∗.

Quand le résultat se rapporte franchement à un objet (karman) affecté
par le fonctionnement de l’agent, la spécificité [signalée par la racine] est
à placer du côté de l’objet : « Il coupe [du bois] », etc. 276. Le résultat spéci-
fique, les morceaux de bois scindés, ne peut en aucun cas être attribué à
l’agent, selon Helarāja. Puisque la percée du voile d’ignorance et l’objecti-
vité qui en résulte ne peuvent qu’être fonction du résultat, le verbe jānāti
« connaître » tomberait sous l’autorité de l’aphorisme P. 3.1.87, qui autorise
le traitement des qualités appartenant à l’objet comme si elles étaient des
agents réflexifs 277. Cela suffit.

Le sens du verbe icchati « désirer » est « être conscient [de ce qui est]
favorable (anukūla) à [la satisfaction d’]un désir ». Il est apte à se doter d’un
résultat dans la mesure où un objet qui n’existe plus ou qui n’existe pas en-
core s’impose à la conscience (buddhi) 278. Le verbe patati « tomber » peut
273. Dans ces exemples, l’activité elle-même est censée affecter principalement l’agent.

« Par les mots » exclut toute motivation personnelle de l’ellipse : la langue s’est livrée à
l’influence de ses propres règles.
274. Même les verbes intransitifs comme hasati « Il rit » impliquent un résultat, hāsa, le

« rire », et invitent la même analyse quant au rapport entre le résultat et l’activité.
275. L’ignorance et l’objectivité relèvent du résultat, plutôt que de l’agent, dans lequel, de

surcroît, elles ne coexistent pas. Voir la suite.
276. L’action est valorisée par lamodification de l’objet plutôt que par l’activité de l’agent.
277. Reductio ad absurdum : « Le voile d’ignorance se connaît soi-même», etc. Il semblerait

que l’objectivité et la percée ne soient pas des « objets » appropriés au verbe « connaître ».
278. Ainsi s’expliquent les deux volets (activité, résultat), même s’il s’agit d’une activité

dont l’objet n’existe pas (ou pas encore) : ce que l’on veut n’existe pas (encore).

∗. Litt. « Car l’objectivité ne réside pas dans le déchirement du voile [de l’ignorance] ».



136 TRADUCTION

lui aussi être transitif, comme le verbe gacchati « aller » — sur l’autorité de
la tournure « Il tombe [jusqu’à] l’enfer » (acc.). [102] Patati, en revanche,
est intransitif quand il exprime une conjonction née d’une disjonction 279.
Le verbe karoti « faire » signifie une activité distincte du résultat qui en
résulte, qui lui est pourtant adapté. D’autre part, si la racine n’exprimait
que le résultat [à l’exception de l’activité], il s’ensuivrait que karoti serait
intransitif, comme l’est yatate « s’efforcer [de] ». De plus, l’utilisation [du-
dit verbe karoti], privé d’objet direct, ne serait pas autorisée au réflexif 280 ∗,
et ne signifierait que « [s’efforcer de] », étant donné que les racines sont po-
lysémiques 281. Ou bien, disons que yatna et kr̥ti peuvent exprimer le sens
d’activité en général. Ainsi s’explique la tournure sthālī pacati « le four cui-
sine ». [Patañjali a déclaré dans] le Bhāṣya sur l’aphorisme kārake :

Un effort est attribué au four envertude son rôle prépondérant
dans l’accomplissement de [l’activité exprimée par] la racine
pac (« cuisiner ») 282.

279. « Tomber de l’arbre » (intransitif ) : la chute, où qu’elle se dirige, est focalisée sur
l’origine de la chute ; « tomber (dans) l’enfer » (transitif ) : la chute est focalisée sur la des-
tination — d’où la comparaison avec gacchati « Il va (au) village », normalement transitif.
Cependant, narakaṃ patati n’est pas justifiée selon K. Śukla (p. 103) : la présomption d’un
soutien à l’extérieur du verbe est fondée sur P. 2.1.24, où le composé narakapatitaḥ est dit
fondé sur la tournure suspecte narakaṃ patitaḥ, qui, samartha selon P. 2.1.1, autorise le com-
posé. Limité à la composition, l’usage transitif paraît exceptionnel.
280. P. 3.1.87 : l’usage kaṭaṃ kriyate svayam eva ne serait pas possible.
281. La polysémie des racines est une évidence pour les grammairiens. Le suffixe nominal

(k)ti(n) est prescrit (P. 3.3.94) aux sens de la racine (bhāve) et de certains kāraka (voir GP ad
loc.). Le nom kr̥ti (kr̥+ti) au sens d’effort (yatna), fréquent dans les traités duNyāya, s’explique
alors facilement †. Limiter la racine à ce sens seul serait toutefois une faute gravissime!
282. P. 1.4.23. Cette tournure mérite une mention spéciale, car elle ne tombe pas sous

l’égide de P. 3.1.87, qui autorise des expressions réflexives. Le four (sthālī) n’est pas l’objet
sur lequel l’activité se focalise ; il n’est que le lieu où l’activité se produit (sthālyāṃ pacati).
Cependant, Nāgeśa paraît privilégier l’explication selon laquelle le four, qui joue un rôle

∗. Entendre : à la tournure réflexive dénotée par svayam.
†. Sur la notion d’« effort », traduction de kr̥ti, voir n. ∗, p. 140, où nous renvoyons aux

passages du texte et aux notes où il en est question.



TRADUCTION 137

C’est assez sur ce point.
Cependant, les logiciens conviennent que l’activité et le résultat sont

exprimés par la racine. Les suffixes temporels et modaux, en revanche,
expriment, selon eux, l’effort (kr̥ti), non pas l’agent — [cette répartition
des fonctions étant] plus économique 283. Si, par exemple, l’on attribuait
aux désinences verbales la capacité d’exprimer l’agent [comme le font les
grammairiens], la dérivation [de la phrase] serait indûment complexe, car
l’agent (kartr̥) signifierait « celui qui fait l’effort » (kr̥timān) [dont l’élément
kr̥ti « effort » est déjà exprimé par la désinence]. Et aussi parce que l’agent
est déjà exprimé par la désinence nominative [du sujet de la phrase]. Les
[logiciens] proclament l’ordre de préséance de ces éléments comme suit :
compte tenu du fait que le suffixe et le thème auquel il s’attache contri-
buent ensemble au sens exprimé, c’est le suffixe verbal qui joue le rôle prin-
cipal, la racine en est la qualification ; de même, le sens du suffixe verbal
est la qualification du sens du nom fléchi au nominatif [qui se trouve ainsi
promu au rôle de tête de phrase] 284. [103]

L’ensemble (saṃsarga) des mots fait savoir à quelle fin tend [l’activité],
et qui en est le soutien. Par exemple, l’expression « Caitra cuisine » fait
comprendre que [Caitra] est le soutien d’un effort qui tend à une activité
qui tend à l’amollissement [du riz]. Quant à l’expression « Le chariot s’en
essentiel dans la préparation des aliments, peut bien se voir attribuer un aspect du sens du
verbe actif, pour en rehausser le relief. Quoi qu’il en soit, Patañjali (ad vt. 15 [vol. 1, p. 326])
justifie la tournure sthālī pacati en notant l’absence du cuisinier, le véritable agent : seul cet
agent, svatantra « indépendant », dit-il, mérite la rection nominative ; cet agent occulté, le
champ est libre pour que d’autres rections, qui, elles, sont asvatantra, revendiquent le titre
du sujet et en assument la forme. Voir P. 1.4.54.
283. L’effort, déclare le logicien, peut être attribué une fois pour toutes à la généralité

des suffixes pris ensemble, tandis que l’agent devra être attribué successivement à chaque
suffixe censé l’exprimer (dont la quantité dépasse la centaine). Voir le commentaire de
K. Śukla sur ce passage (p. 103-4).
284. L’effort (exprimé par les désinences du verbe), disent-ils, n’est qu’une détermination

de l’agent (exprimé prioritairement par la rection nominative). D’où l’analyse de la phrase
prônée par les logiciens : l’agent est qualifié par l’effort ; l’effort par le suffixe verbal ; le
suffixe verbal par la racine, qui privilégie ou l’activité ou le résultat.



138 TRADUCTION

va », une interprétation métonymique du suffixe verbal s’impose, car une
entité dépourvue de volition (yatna) comme l’est le chariot [ne peut pas
s’efforcer de se mettre en marche]. C’est-à-dire, le soutien (āśraya) de l’acti-
vité » (vyāpāra), et la fin à laquelle elle tend, sont exprimés métonymique-
ment (lakṣaṇā) par le suffixe. Ainsi disent-ils 285.

À ces thèses, non! D’abord parce que l’enseignement de Pāṇini sur les
personnes du verbe serait sans effet si les suffixes verbaux n’étaient plus
reliés aux pronoms de la première et de la deuxième personne par la re-
lation de coréférence 286. De plus, les suffixes participiaux des voix active
et moyenne śatr̥ et śānac 287, enjoints comme substituts des désinences du
temps présent (laṭ), etc., n’exprimeraient ni l’agent ni l’objet, mais exclusi-
vement, et sans distinction, l’effort ; et la différence entre les voix [active
et moyenne] serait effacée : « Regarde Devadatta cuisinant [pour autrui (à
l’actif )] », «Donne-le à Devadatta cuisinant [pour lui-même (aumoyen)]) »,
etc. 288. De même ne peut-on prétendre que les valeurs d’objet direct et
d’objet indirect s’étendraient [aux désinences verbales] en profitant de la
285. En d’autres termes, la collocation des mots impose au chariot une activité volontaire,

et pour son soutien, l’aurige. Le recours à la métonymie est nécessaire parce que le Nyāya
privilégie le sens littéral du mot kartr̥, « agent » : celui qui agit (karoti) en vue d’un résultat.
Ici, fin du pūrvapakṣa.
286. P. 1.4.105, 107. En bref, les désinences des deuxième et première personnes, p. ex., -si

et -mi (prescrites kartari, au sens d’agent) entretiennent une relation de coréférence avec les
pronoms tvad-, etmad-, « tu», « je », etc. — c’est-à-dire, ils se réfèrent tous aumême substrat.
Or, si les suffixes n’exprimaient que l’effort— la notion d’agent étant réservée exclusivement
au nom servant de sujet de l’énoncé—, la relation de coréférence, sur laquelle est fondée la
notion de substrat commun, ne pourrait s’établir, et, de ce fait, les suffixes ne seraient pas
enjoints. Ce genre de réfutation, comme c’est souvent le cas, vise à démontrer que la thèse
examinée n’est pas compatible avec le système de Pāṇini, ipso facto valable.
287. P. 3.2.124 : laṭaḥ śatr̥śānacāv…, qui enjoint les participes actifs [-at/-ant] et moyen

[-āna].
288. Pacantaṃ caitraṃ paśya ; pacate devadattāya dehi. L’indice laṭ comprend globalement

les désinences verbales -ti(p), etc., qui portent les valeurs d’agent, d’objet direct, et de temps
présent (à l’actif et au moyen). Si la désinence n’exprimait que l’effort, c’est la seule valeur
qui serait transférée aux substituts, confondant et les personnes et les voix.



TRADUCTION 139

relation du soutien au soutenu, car cela irait à l’encontre de la dérivation
acceptée : la relation entre le mot et son sens est celle de l’identité (abheda)
immédiate 289. [104]

Mais, réplique l’interlocuteur, une explication prolixe n’est pas tou-
jours fautive, quand elle permet d’aboutir au résultat souhaité ! Ainsi les
suffixes participiaux peuvent-ils exprimer l’agent, même si les désinences
verbales n’expriment que l’effort 290 ! Mais non! N’as-tu pas toi-même af-
firmé qu’il est plus économique d’attribuer l’énergie expressive à l’original
(sthānin) qu’au substitut (ādeśa), compte tenu du grand nombre des substi-
tuts? Les nombreux suffixes verbaux (tibādi) et participiaux (śatrādi) sont
en effet des écritures de rechange (lipisthānīya), dont les pouvoirs sont em-
pruntés, par une sorte de rappel, aux indices fictifs commençant par l-, qui
seuls détiennent le pouvoir de signification 291. Comment serait-il possible
que l’original ait la signification d’agent, quand il s’exprime par les suffixes
participiaux śatr̥, etc., et qu’il ait la signification d’effort, quand il s’exprime
par les désinences verbales, tip, etc. 292 ? Aucun principe d’interprétation
connu ne privilégie une telle équivoque 293 ! [105]
289. C’est-à-dire, le logicien note que l’effort implique l’agent qui fait l’effort. Les gram-

mairiens affirment, en revanche, que la relation entre le mot et son sens est immédiate
(abhedānvaya), à l’exclusion de toute explication entraînant un retard, telle que l’implica-
tion proposée.
290. La maxime phalamukhagauravaṃ na doṣāya est invoquée pour contourner une argu-

mentation fondée sur le principe du « rasoir d’Ockham », c’est-à-dire, sur l’économie d’ex-
plication (lāghava). Le logicien, semble-t-il, veut emprunter lamention kartari à l’aphorisme
kartari kr̥t (P. 3.4.67) pour la faire valoir ici, prétextant que les suffixes participiaux sont des
suffixes du type kr̥t, et donc, des suffixes nominaux. Voir M. Nagao, PhMG, p. 872-74.
291. La-kāra, litt., « (comportant) le phonème l(a) » — terme abstrait qui regroupe les dix

suffixes (eux aussi abstraits et fictifs) désignant les temps et lesmodes,— tous commençant
par l- (laṭ, liṭ, laṅ, etc.,). Par économie, c’est à ces derniers que l’on attribue le pouvoir (śakti)
de signifier « temps présent », etc. Les suffixes réels, qui n’en sont que des substituts, en
dérivent ainsi leur expressivité.
292. Ainsi serait bafoué le protocole qui traite les suffixes participiaux (P. 3.2.124) comme

des substituts des suffixes verbaux, dont ils devraient porter les significations en vertu de
P. 1.1.56, sthānivad ādeśo…
293. Mīmāṃsādarśaṇa [MS] 1.3.26. Selon Śabara, cette maxime sert à différencier les pa-



140 TRADUCTION

[Le logicien s’efforce de ressusciter sa thèse, disant que les valeurs
manquantes sont effectuées par implication.] Les mots kartr̥ « agent » et
karman « objet »[, tirés des aphorismes kartari kr̥t et laḥ karmaṇi ca bhāve
cākarmakebhyaḥ 294,] doivent être compris en principe comme désignant
des noms d’action ou de devenir (bhāvapradhāna) [non commedes noms d’être
(sattvapradhāna) 295]. Le terme agent doit être compris au sens de « [faiseur
d’]effort» (kr̥ti) ∗ ; et le terme objet, au sens de phala « résultat » 296. Ainsi l’in-
tégrité de l’aphorisme (sūtrasvarasa) † est-elle sauvegardée. Dans pacyate
odano devadattena « Le riz est cuisiné par Devadatta », le verbe porte la dé-
sinence -te au sens de l’objet [qui en résulte]. La phrase est à gloser comme
suit : « Il existe du riz auquel est attribuée [la qualité d’]amollissement, qui
est le résultat d’une activité dont la cause est un effort situé en la personne
roles du véritable Veda, anādi « sans origine », de leurs synonymes récupérés dans les
langues familières.
294. Voir P. 3.4.69. « Les affixes […] notés par l’indice l- valent quand il s’agit (de l’agent)

ainsi que de l’objet direct […] et, après les racines intransitives, quand il s’agit (de l’agent)
ainsi que de l’état […] » (Renou, GP, vol. 1, p. 271-72). Le terme kartr̥ « agent » est reconduit
de l’aphorisme kartari kr̥t (P. 3.4.67).
295. Voir Nirukta 1.1 et n. 230, p. 122.
296. Le logicien prétend que le terme bhāve de l’aphorisme ne signifie pas une troisième

valeur (« ainsi que l’état ») exprimée par ces suffixes, mais qu’il est subordonné aux termes
kartari et karmaṇi, les qualifiant comme des « états d’action » : (l’effort), comme l’activité elle-
même et (le résultat) comme sa complétion.

∗. Gerow recourt régulièrement au mot « effort » pour traduire kr̥ti-, que nous tradui-
rions plutôt « action » ; ainsi oppose-t-il « effort » à « activité » quand nous opposerions
« action » à « procès ». Il explicite par ailleurs la proposition elliptique kartr̥tvaṃ kr̥tiḥ, litt.
« Le terme agent est l’effort » en suppléant « doit être compris au sens de », méthode qu’il
applique également à la proposition suivante. Cette phrase renvoie à la conception pāṇi-
néenne de l’action verbale, selon laquelle l’action a son siège (āśraya-) dans l’agent (kartr̥-),
tandis que l’objet (karman-) est le siège du résultat (phala-). Nous n’avons pas corrigé direc-
tement dans la traduction de Gerow. Voir n. 281, p. 136 ; n. 284, p. 137 ; n. 296 ; et n. 446,
p. 184.

†. sūtrarasa, litt. « l’essence, le suc, la saveur propre (rasa) du sūtra » ; l’enjeu étant que
le sūtra soit considéré dans son entièreté ; d’où la traduction de l’auteur.



TRADUCTION 141

de Devadatta » 297. Demême, le terme kartari, tiré de l’aphorisme kartari kr̥t,
implique la personne qui sous-tend la qualité d’agent — qui « fait l’effort » :
cettemême implication (śakti) vaut aussi pour les suffixes participiaux śatr̥,
etc., [en tant que substituts].

À cela, non! L’enjeu principal de l’aphorisme laḥ karmaṇi ca bhāve ca…
n’est pas de privilégier l’effort [comme le sens principal des désinences ver-
bales] ! Qui fait cela ne renforce aucunement l’intégrité de l’aphorisme. Il
est inutile d’invoquer l’aphorisme kartari kr̥t pour attribuer aux suffixes
participiaux la valeur d’agent, car cette valeur leur est attribuée en vertu
de la substitution elle-même, selon la maxime « Le substitut vaut unique-
ment s’il est compétent pour exprimer de sens de l’original ». Le terme kar-
tari y est simplement reconduit de l’aphorisme kartari kr̥t, sur l’autorité de
la particule ca «et», et n’est donc pas susceptible de subir une altération de
sens, à savoir, « [qui fait] l’effort », un sens qui ne figurait pas dans l’apho-
risme d’origine 298. Un aphorisme inconditionné prévaut sur un aphorisme
conditionné 299 ! Si, néanmoins, [l’aphorisme kartari kr̥t…] devait être invo-
qué, le suffixe participial moyen -āna ne pourrait pas avoir la valeur de
bhāva [« sens de la racine »] dans la phrase : devadattena āsyamāne, yajña-
datto gataḥ : « La condition d’être assis ayant été assumée par Devadatta,
Yajñadatta s’en alla » 300. [106]
297. Ainsi la phrase passive n’est-elle pas un problème pour le logicien.
298. P. ex., devadattaḥ pācakaḥ « D. est cuisinier », c’est bien le soutien de l’activité qui est

visé de prime abord, non pas l’activité elle-même, comme veut le logicien (K. Śukla, p. 106).
En plus, attribuer au kartari le sens bhāva nuirait à l’aphorisme liminaire laḥ karmaṇi ca
bhāve cākarmakebhyaḥ, où bhāva figure déjà parmi les sens des suffixes laḥ.
299. Rappelons que les suffixes participiaux sont enseignés comme substituts des suffixes

verbaux; ils sont, de ce fait, compétents (sans condition préalable) pour en exprimer les va-
leurs, dont kartari. Les valeurs dont ils se seraient dotés en tant que conditionnés par l’apho-
risme kartari kr̥t ne pourraient pas y prévaloir.
300. Dans la phrase subordonnée figure le participe d’un verbe intransitif au médio-

passif, la phrase elle-même ayant la forme d’un locatif absolu. Il s’agit donc de la trans-
formation en subordonnée de la phrase impersonnelle devadattena āsyate : « Il est assis par
D. ». (= « D. s’assoit »). Le verbe āsyate, n’étant ni kartari, ni karmaṇi, est jugé être bhāve (« à
l’impersonnel » selon laḥ karmaṇi ca bhāve ca…, P. 3.4.69). Or, si la terminaison verbale n’ex-



142 TRADUCTION

[Le logicien persiste.] Lesdits suffixes participiaux sont quand même
capables d’exprimer la rection d’agent conformément à la maxime « les
sens de deux noms qui s’accordent l’un avec l’autre sont liés par une rela-
tion d’identité immédiate (abhedānvaya) » 301. Hélas, non! S’il en était ainsi,
dans des expressions hétéroclites comme pacatikalpaṃ devadattaḥ, etc., la
seule valeur affectée aux suffixes verbaux (tiṅkṣv api) serait celle d’agent
(kartur eva) 302. En outre, si la désinence verbale n’exprimait que l’effort, la
réinterprétation métonymique des expressions comme « Le chariot s’en
va» (ratho gacchati), etc., alourdirait [encore plus l’expression], car la valeur
attribuée au suffixe [à savoir, « l’effort »] est la même valeur qui doit être
métaphoriquementmise de côté quand on parle du soutien [de l’effort, à sa-
voir, le chariot] 303. Il est inutile d’essayer de contourner le dilemme en ré-
interprétant le protocole du « déjà exprimé » 304, de sorte que ni l’agent, ni
primait que l’effort, comme le veut le logicien, la valeur bhāve ne serait pas disponible pour
être transférée au participe, et, de plus, il n’y aurait plus d’occasion pour le troisième cas au
sens d’agent (devadattena). Pour sortir de cette impasse, le logicien prétend que la valeur
kartari peut quand même être restaurée en interprétant métaphoriquement (« au cas de
l’agent ») l’aphorisme kartari kr̥t (P. 3.4.67) ; or elle serait alors « conditionnée », et n’aurait
en aucun cas prévalu sur la valeur bhāve, obtenue inconditionnellement en tant qu’emprunt
direct du verbe impersonnel āsyate (K. Śukla, p. 107).
301. La valeur d’agent serait affectée à la forme participiale śatr̥ en vertu de la relation de

coréférence qui la relie au thèmenominal à laquelle elle sert de qualification—une relation
reflétée dans l’accord des formes nominales : pacan devadattaḥ paṭhati, « (En) cuisinant, D.
lit » (K. Śukla). L’accord nominal entre pacan (nom. sg. masc.) et devadattaḥ (nom. sg. masc.)
implique également une communauté de sens. Y compris l’agent !
302. P. 5.3.67, 68. « [D.] cuit demanière non tout-à-fait accomplie» (Renou,GP, vol. 2, p. 72).

Le taddhita suffixe kalpap s’attache aux thèmes nominaux et aux verbes conjugués, à la ma-
nière des suffixes -tamap et -iṣṭan (P. 5.1.55 sqq.) : pacatitamām, etc. Si l’on adopte le point
de vue du logicien, qui veut que les valeurs rectionnelles (kartari, etc.) soient suppléées en
vertu du principe de la coréférence (sāmānādhikaraṇya), alors la forme pacati-kalpam, coré-
férentielle avec Devadatta, ayant acquis la valeur d’agent, se verrait d’emblée dépourvue
d’autres valeurs, strictement verbales, personne, temps, etc.
303. On a déjà alourdi de telles expressions en faisant accorder un suffixe à valeur d’agent

avec un sujet inanimé; on les alourdira davantage en attribuant au même sujet la capacité
de faire un effort.
304. Voir n. 235, p. 124 : quand le verbe porte une désinence kartari « à l’actif », le sujet du



TRADUCTION 143

l’objet ne soient enjoints à condition que leur nombre n’ait pas été précédem-
ment mentionné 305 ∗ : les suffixes kr̥t, taddhita et les composés [qui portent
le sens des rections] ne sont jamais enseignés « si leur nombre n’a pas été
précédemment exprimé » 306. [107]

En somme, l’effort (yatna), étant coextensif à l’activité en général
(vyāpārasāmānya), n’est communiqué que par la racine. Citons à ce propos
le Bhāṣya de Patañjali sur la règle gouvernant kārake « quand il s’agit d’une
rection verbale efficiente» : la phrase sthālī pacati, « le four † cuisine», [vaut
verbe reçoit le cas nominatif en vertu de l’accord de coréférence qui le relie à la désinence :
caitraḥ pacati « C. cuisine ». Or, si la désinence n’exprimait que l’effort, l’agent étant « non-
exprimé », c’est l’instrumental d’agent qui serait prescrit : *caitreṇa pacati.
305. L’aphorisme, selon le logicien, est à lire : anuktasaṃkhyāke kartari tr̥tīyā « l’instrumen-

tal vaut dans le sens d’agent pourvu que le nombre (de l’agent) ne soit pas précédemment
exprimé » (d’après K. Śukla). Pour Pāṇini, le nombre est une qualification de la désinence
et les aphorismes l’enjoignant (P. 1.4.21 et P. 1.4.22) sont à lire en combinaison avec les
aphorismes enseignant les cas, l’ensemble interprété comme un mahāvākya, une « grande
phrase ». Pour le logicien, en revanche, le nombre est une qualité du sujet, soit de l’agent,
soit de l’objet direct — et, de cette façon, il est «mentionné » avec l’un ou l’autre, soit l’ins-
trumental, soit l’accusatif. Là où le nombre n’est pas mentionné, le nominatif vaudra par
défaut (selon P. 2.3.46).
306. Anabhihitasaṃkhyāke : les suffixes primaires et secondaires (kr̥t, taddhita) et certains

dérivés nominaux expriment aussi les valeurs d’agent, d’objet, etc., mais se dotent de ces
valeurs directement, sans l’intermédiaire d’un quelconque accord (ou désaccord) avec les
suffixes verbaux (tiṅ, P. 1.4.101-2). Enfin, le nombre n’est pas une qualité du suffixe primaire
et ne peut pas servir de condition à sa mise en valeur.

∗. Nous avouons notre perplexité devant ce passage que nous serions tentés de com-
prendre et de réécrire ainsi, en rétablissant la tournure affirmative sous la double négation
et en substituant l’actif au passif : « Il est inutile d’essayer de contourner le dilemme en réin-
terprétant le protocole du “déjà exprimé” dans le but d’affirmer que l’agent et l’objet sont
prescrits exclusivement si leur nombre n’a pas été précédemment mentionné : en effet, les
mots suffixés au moyen d’un suffixe kr̥t ou taddhita, ainsi que les composés nominaux, ne
prescrivent pas la mention du nombre. » En d’autres termes, le nombre est une qualité qui
n’affecte pas le suffixe, mais la base du dérivé ; que l’on ait un instrumental singulier, duel
ou pluriel, c’est toujours un instrumental.

†. Le mot « four » traduit sthālī-, qui signifie plutôt « plat » ou « chaudron » (voir égale-
ment plus loin, p. 208 et p. 226). Mais cela ne modifie en rien le raisonnement.



144 TRADUCTION

quand] « un effort est attribué au four en vertu de son rôle prépondérant
dans l’accomplissement de [l’activité exprimée par] la racine pac (“cuisi-
ner”) » 307. Puisque [l’expression le four cuisine] est autorisée par le Bhāṣya
et que la construction ne s’explique pas autrement, la thèse que « l’énergie
[de la désinence] est l’effort » est sans mérite 308. Cela suffit!

Il reste à réfuter la thèse [des logiciens] selon laquelle le sens de la ra-
cine est une qualification (viśeṣaṇa) du sens de la désinence verbale, lequel
est le terme qualifié. Quoique le thème et le suffixe expriment ensemble le
sens, la règle générale soutient que le rôle principal y est joué par le suf-
fixe : par exemple, pācaka aupagavaḥ « Le cuisinier [appartient] à la lignée
d’Upagu » s’explique comme suit : « Ce descendant, qui n’est autre qu’un ap-
parenté dans la lignée d’Upagu, est le soutien de l’activité de cuisiner » : le
sens du suffixe secondaire y est prééminent 309. Tandis que le sens littéral
du suffixe joue le rôle principal, le sens indirect (dyotya), en revanche, peut
se trouver subordonné [au thème]. Par exemple, ajā [au féminin] « chèvre »
signifie « un chevreuil qualifié par la féminité » 310 ∗. En ce cas, la prescrip-
307. Renou, GP, vol. 1, p. 66 ; MBh ad vt. 15 ad P. 1.4.23. La citation tirée du Bhāṣya diffère

de celle retenue par Kielhorn : evaṃ tarhi sthālīsthe yatne kathyamāne sthālī svatantrā « Donc,
quandun effort est dit être situé dans le four, le four est le terme indépendant», c’est-à-dire,
est fléchi au nominatif, remplaçant le véritable agent, le véritable indépendant.
308. Le passage du Bhāṣya montre que des phrases comme ratho gacchati et sthālī pacati

s’expliquent grammaticalement sans se replier sur la métaphore, bien que le domaine de
l’agentivité soit quelque peu étendu.
309. Le suffixe taddhita (voir P. 4.1.92 sqq.) qui transforme le thème upagu (nom supposé

de l’ancêtre fondateur) en signification de parenté (aupagava) fournit ici le « sens à détermi-
ner » (viśeṣya) dont le thème précise la portée (viśeṣaṇa) : « un descendant dont la parenté
est ainsi spécifiée ».
310. Il convient de rappeler que les formes féminines sont réalisées en principe à partir

des suffixes -ā ou -ī (P. 4.1.4-5) qui modifient dans ce sens des thèmes censés êtremasculins
ou neutres. Ici le thème est l’élément qualifié : aj(a)-ā : bouc + (fém.) > chèvre.

∗. En recourant au mot français « chevreuil » — qui désigne un animal sauvage (mr̥ga)
et non un animal domestique (paśu), comme le précise le texte de Nāgeśa —, le traducteur
a voulu, non sans astuce, faire apparaître le lien morphologique qui associe le féminin ajā-,
« chèvre », au masculin aja-, « bouc », dont il est dérivé. Le vocable ajā- désigne en effet un



TRADUCTION 145

tion de Yāska selon laquelle « L’élément principal du sens du verbe est le
devenir (bhāva). L’élément principal du sens du nom est l’être (sattva) » fait
exception à la règle générale 311. [108]

Quant au verbe et à ses suffixes (tiṅante), le sens d’activité [exprimé par
la racine] joue exceptionnellement le rôle principal, non pas les sens attri-
bués aux suffixes.

Mais [poursuit le logicien], si l’on interprétait le composé bhāva-
pradhāna comme un tatpuruṣa génitif, et si le terme ākhyāta signifiait
uniquement le suffixe verbal (tiṅmātra), la maxime de Yāska conforterait
effectivement notre thèse, à savoir, que la désinence joue le rôle princi-
pal par rapport à [la racine, qui exprime] le devenir 312. Or cette opinion
n’est pas tenable : le terme ākhyāta, de l’aphorisme ākhyātam ākhyātena
kriyāsātatye 313, est glosé par « qui se termine par une désinence verbale
(tiṅanta) » 314. De plus, si l’on pouvait tout expliquer en invoquant une
311. Nirukta 1.1 (voir n. 230, p. 122) : « L’élément principal du sens du verbe est le deve-

nir (bhāva). L’élément principal du sens du nom est l’être (sattva) ». Nāgeśa spécifie que
la prééminence du suffixe vaut en général (utsarga) pour la formation des mots ; quant à
la phrase, exceptionnellement, c’est la racine verbale, exprimant le devenir, qui prend le
devant. Ainsi le régime des kāraka, subordonnés au verbe, est-il justifié.
312. C’est-à-dire : « […] est la principale, par opposition (à la racine, qui exprime) le de-

venir ». Les grammairiens, toutefois, y voient un bahuvrīhi : « ce dont l’aspect principal est
(l’expression du) devenir ». Ākhyāta : terme traditionnel signifiant en principe le verbe par
rapport au nom, c’est-à-dire, le verbe conjugué, formé. Le logicien veut en restreindre la
portée aux seuls suffixes. Voir Renou, TG, s. v. (p. 80).
313. «Une forme verbale est composée avec une forme verbale pour exprimer une conti-

nuité d’action : aśnītapibatā « (incitation à) manger et à boire sans cesse » (Renou, GP, vol. 1,
p. 100). L’« aphorisme » est tiré, selon toute vraisemblance, du Gaṇapāṭha 178.60, relatif au
célèbre P. 2.1.72, mayūravyaṃsakādayaś ca, qui autorise certains composés ne s’expliquant
pas selon les règles normatives. Kriyāsātatye (qui paraît problématique à Kātyāyana et à
Patañjali) figure aussi dans P. 6.1.144, traitant de l’āgama suṭ.
314. L’aphorisme est cité aussi dans le MBh ad vt. 6 ad P. 1.2.45 (Kielhorn, vol. 1, p. 219).

Ākhyāta ne peut y désigner que le verbe conjugué (tiṅanta), car un suffixe verbal (tiṅ) n’est
animal de l’espèce qu’on nomme aja, mais de surcroît déterminé ou qualifié (viśiṣṭa-) par la
féminité, trait dont il est pourvu par la dérivation.



146 TRADUCTION

injonction générale (utsarga), l’exception (apavāda) proposée par Yāska
serait inutile. Pour ces raisons, le composé bhāvapradhāna ne peut être
qu’un bahuvrīhi, et le mot ākhyāta ne peut signifier que tiṅanta « qui se
termine par une désinence verbale ». Que cela suffise.

Il ne reste qu’à réfuter la thèse des logiciens qui affirment que le nom
fléchi au nominatif joue le rôle prépondérant dans la compréhension de la
phrase. [109] Les grammairiens maintiennent, en revanche, que l’élément
principal de la phrase paśya mr̥go dhāvati « Regarde, le cerf court » 315 † est
l’acte de regarder. L’acte de courir, dont l’agent est le cerf, en est l’objet
direct. La phrase est comprise : « [Il existe] un acte de regarder soumis à
une impulsion dont l’agent est la deuxième personne, et dont l’objet est
l’acte de courir dont l’agent est le cerf ». Pourtant, cet objet direct n’est pas
doté d’une désinence accusative [exprimant en principe la rection d’objet
jamais composé avec un autre tiṅ, et, en aucun cas, fût-il composé, il ne pourrait exprimer
la continuité. Le terme ākhyāta figure dans P. 4.3.72, et plusieurs fois dans le Bhāṣya, au sens
de tiṅanta, « terminé par une désinence verbale », soit « verbe ».
315. La phrase remonte aumoins à la Kāśikāvr̥tti [Kāśikā] ad P. 8.1.39, où elle sert de contre-

exemple : dhāvati a le ton grave en liaison avec la forme paśya, une louange n’y étant pas
envisagée ∗. Voir Renou, GP, vol. 2, p. 360. La portée de l’aphorisme n’est pas en cause ici.
Voir aussi VP 3.8.51 et G. Bhattacharya, PMDh.

∗. dhāvati a un ton grave malgré la présence de la forme paśya, parce qu’ici ce n’est
pas la particule laudative (c’est-à-dire exprimant l’admiration, sans valeur verbale), mais
le verbe de plein droit. Une règle de Pāṇini prescrit simplement que le verbe a le ton grave
(= demeure inaccentué) en présence de tu, paśya, paśyata et aha, quand ces particules n’ex-
priment pas la louange (pūjāyam). S’agissant de paśya et paśyata, cela veut dire qu’ils sont
employés comme de vrais verbes, pas comme des particules. « Ton grave » traduit en fait
anudātta, c’est-à-dire l’absence d’accent, par opposition à udātta, qui est le ton aigu caracté-
risant les formes accentuées. La reconnaissance du caractère verbal de paśya est nécessaire
à la démonstration syntaxique du paragraphe.

†. Le traducteur a vraisemblablement voulu traduire le masculin mr̥ga- par un nom
masculin en français. Rappelons qu’en sanskrit mr̥ga- signifie d’abord « bête sauvage » en
général (par opposition à paśu-, « animal domestique »), puis, de manière plus restrictive,
l’ensemble des cervidés. Dans ce second sens, on le traduit le plus souvent « gazelle » en
français, « deer » en anglais.



TRADUCTION 147

direct], car la forme censée la sous-tendre, dhāvati, n’est pas un thème no-
minal (prātipadika), mais un verbe, à en juger par sa flexion. Cependant, la
forme paśya … «regarde…», implique un objet allié au verbe dhāvati, à savoir,
dhāvana, « course »— un thème nominal apte [à recevoir la désinence accu-
sative souhaitée] 316. L’idée d’objet (karmatva), en somme, y persiste grâce à
l’attente syntaxique générée par la suite des mots (ākāṅkṣāmaryādayā). La
phrase pacati bhavati, est à comprendre de façon semblable : « L’acte de
cuisiner existe », ou, « Toi qui cuisines existe » (tvaṃ pacasi bhavati). Cette
tournure est autorisée par le Bhāṣya commentant l’aphorisme bhūvādayo
dhātavaḥ : « Des actions comme cuisiner, etc., sont des agents de l’activité
exister » 317.

Ainsi que l’a dit Hari ∗ :
De même qu’un mot à désinence nominale peut qualifier des
mots à désinence verbale, de même, un mot à désinence ver-
bale peut qualifier un mot à désinence verbale.

Le logicien déclare, en revanche, que [la phrase : paśya…] se construit
comme suit : « Toi, tu fais un effort, assujetti à une incitation [de regar-
der], qui convient à un acte de présentation dont l’agent est le cerf, qui,
lui, fait un effort qui convient à l’acte de courir approprié à l’arrivée à un
316. Le problème ici est d’éviter vākyabheda « construire deux phrases là où il n’y a

qu’une » qui paraît être la conséquence de ces attentes grammaticales (ākāṅkṣā) bafouées.
Ni le nom mr̥gaḥ (au nominatif ), ni le verbe dhāvati ne sont susceptibles de s’expliquer
comme l’objet direct demandé par l’impératif paśya. Toutefois, déclare le grammairien, la
relation viśeṣya-viśeṣaṇa relie toujours la subjectivité du verbe regarder et l’objectivité de la
course, et sous-tend, en tout cas, le manque de la relation grammaticale : « viśeṣya, “ce qui
est à déterminer”, c’est-à-dire, le “sujet à préciser”, opposé au viśeṣaṇa, le “déterminant”, le
“prédicat” qui le précise » (Renou, TG, p. 286-87). Voir VBS, p. 8, 42 sqq.
317. Ad vt. 7 ad P. 1.3.1 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 257). Le verset qui suit ne fait pas partie

de ce passage. Dans l’édition HSG, le vers est attribué à Hari, mais il n’est pas attesté dans
l’édition d’Abhyankar. Voir Padamañjarī ad Kāśikā 8.1.28, où VP 3.8.50 est cité à ce même
effet. Voir aussi K. Śukla, p. 110.

∗. Omis dans la traduction.



148 TRADUCTION

autre endroit ». [110] En ce cas, le terme mr̥ga « cerf » est susceptible de
recevoir la rection d’objet direct, parce que c’est le seul thème nominal sus-
ceptible d’être qualifié, et que l’acte de regarder le pose comme objet 318 —
comme s’il s’agissait de la phrase dhāvantaṃ mr̥gaṃ paśya « Regarde le cerf
courant ». Mais ce dénouement ne convient pas : la phrase défectueuse
qui en résulte est paśya mr̥gaṃ, dhāvati « Regarde le cerf, [il] court ». De
plus, [la règle laṭaḥ śatr̥śānacāv aprathamasamānādhikaraṇe prescrit] obliga-
toirement les suffixes duparticipe présent comme substituts des désinences
du temps présent « quand ils sont sur le même plan de référence, excepté
lorsqu’un nom est mis au premier cas » 319.

[Le logicien s’efforce d’éviter l’impasse en disant que l’accusatif n’y est
pas en fait obligatoire, posant une distinction entre la phrase et ses élé-
ments, dont mr̥gaḥ :] puisque la phrase mr̥go dhāvati — comme la notion à
déterminer — fonctionne comme l’objet direct [du verbe paśya] 320, le mot
mr̥ga, visant seulement l’animal, n’en est-il pas l’objet et ne mérite-t-il pas
la rection d’objet direct ! Pas du tout ! La rection d’objet direct y est en effet
incontournable, non seulement parce que la règle qui l’enjoint est placée
sous le régime de la maxime «du dit et du non-dit » (anabhihite), mais aussi
[parce que ce résultat] est conforme à la façon dont le Bhāśya restreint la
portée de l’énumération des quatre types de thèmes [mentionnés] dans le
vārttika, tiṅ-kr̥t-taddhita-samāsaiḥ parigaṇanam 321. Considérez, par exemple,
318. Soit le prédicat dhāvati « il court », soit la désinence accusative -m. Une forme est

désignée « thème nominal » (prātipadika) à condition (parmi d’autres) qu’elle « ait un sens »
(arthavat). Voir P. 1.2.45., VP 3.14.6-7.
319. P. 3.2.124, Renou, GP, vol. 1, p. 205. L’emploi du participe présent au lieu du temps

présent est, dans lesdites conditions, rendu obligatoire par cette règle — ce qui rend futile
l’esquive du logicien : seul dhāvantaṃ mr̥gaṃ convient.
320. Voir Ṭippanī ad loc. (éd. HSG, p. 54), mr̥go dhāvatīti vākyasya karmavācakatve ’pi… Ce

n’est pas le cerf qu’on est appelé à regarder, mais l’événement lui-même.
321. P. 2.3.1, vt. 5 ; P. 1.2.46. L’énumération exhaustive (parigaṇana) fait savoir que la juridic-

tion de la règle anabhihite se limite aux quatre types cités : les suffixes verbaux, les suffixes
nominaux primaires et secondaires, et les composés — et ne s’étend pas ailleurs. Ici, la
rection karmaṇi, dont l’attribution est restreinte, ne peut que s’appliquer.



TRADUCTION 149

la phrase kaṭaṃ bhīṣmaṃ kuru « Fais une natte formidable ». Étant donné
que la rection d’objet direct a déjà été exprimée en posant le cas accusatif
après l’objet à déterminer, à savoir, après le terme kaṭa «natte»— il s’ensuit
que la qualification bhīṣma « formidable»n’a pas droit à lamême rection 322.
Pour cette raison, le Bhāṣya énumère [les quatre domaines où le protocole
du déjà exprimé et du non-exprimé doit exclusivement s’appliquer] 323. Mais,
en fin de compte, cette énumération n’est pas nécessaire, car la restric-
tion escomptée pourrait également être réalisée en raison de la maxime
dite « de la vache fauve », selon laquelle les rections qui s’appliquent à des
formes adjectivales sont enjointes simultanément avec la rection qui s’ap-
plique à la forme principale nominale, étant donné qu’elles font toutes ré-
férence au même substrat (āśraya ou viśeṣya) 324. Et le Bhāṣya en conclut
[111] : « Les mots formidable, etc., ont droit à la rection d’objet direct au
même titre que le mot natte » 325. L’implication en est que l’attribution de
la rection d’objet direct au substrat « natte » et à ses qualités se fait à tour de
rôle, chaque rection enjointe à l’insu (anabhihita) des autres, mais en vertu
de la même commande. Une connexion syntaxique (anvaya) fondée sur la
322. Une deuxième application de la règle enjoignant la rection karman serait exclue par

la convention du « déjà prescrit ». Le cas nominatif serait alors invoqué par défaut. Le pas-
sage paraphrase le Bhāṣya ad vt. 4 (abhihite prathamābhāvaḥ) ad P. 2.3.1 (éd. Kielhorn, vol. 1,
p. 440, l. 20 sqq.). Le vārttika propose de soustraire au domaine de la règle l’accord entre le
nom et sa qualification adjectivale (viśeṣya, viśeṣaṇa).
323. I. e., pour exclure le cas actuel, où l’adjectif doit s’accorder avec le nom qu’il délimite.
324. MS 3.1.(6.)12. La commande est d’aller acheter une vache ayant certaines qualités,

qui sont énumérées. S’agit-il d’une commande? ou de plusieurs, une pour chaque qualité?
D’une seule, parce qu’enjointes ensemble à propos d’un seul substrat. Pour le ritualiste,
minimiser le nombre de commandes est toujours avantageux.
325. Ibid., l. 27. Patañjali accepte, en revanche, que l’énumération, étant exhaustive, n’a

pas besoin de restriction et que le résultat escompté peut être réalisé par d’autres moyens.
Il fait valoir que l’accord adjectival est motivé par la langue elle-même, pas par le locuteur :
nāhimamānabhitādhikāro’sti nāpi parigaṇanam | sāmarthyānme vibhaktīnāmutpattir bhaviṣyaty
asti ca sāmarthyam (ibid., l. 25-26). De même, selon les grammairiens, le nominatif du terme
mr̥gaḥ est-il justifié, à condition qu’il s’accorde avec le kāraka exprimé par le verbe dhāvati ;
tout cela est rendu problématique par l’analyse du logicien.



150 TRADUCTION

relation mutuelle de la qualification et du terme qualifié sous-tend le nom
et l’adjectif 326. Cette relation s’appelle pārṣṇika « en tandem » 327. Elle est
adoptée par les ritualistes sous la rubrique intitulée « de la [vache] fauve »,
à propos de l’achat [du soma] :

[L’officiant] achète du soma au prix d’une vache fauve aux yeux
jaunes, âgée d’un an 328.

Quant à la phrase dhāvati mr̥gaḥ, le cas n’est pas pareil. Même si ses deux
éléments [« cerf » et « court »] suscitent ensemble l’attente de la rection
d’objet direct [du verbe paśya], c’est au seul mot « cerf » que la rection
doit s’appliquer, malgré le manque de toute procédure pour réaliser le
deuxième cas, car l’autre des deux éléments, dhāvati, n’est pas un thème
nominal, et ne soulève aucune attente syntaxique en tant que qualifica-
tion [pour un terme situé] ailleurs. L’application de la rection accusative
au motmr̥ga « cerf » est alors, pour eux, inévitable. Pour les grammairiens,
en revanche, le motmr̥ga n’est pas à l’accusatif ! Il s’accorde préalablement
avec le verbe [dhāvati « il/elle court », à l’actif ], dont il est une spécification
[« Qui court? » « Le cerf court »] et reçoit ainsi le cas nominatif ; étant dé-
terminé comme la spécification d’un verbe, il est privé de l’obligation de se
rapporter à tout autre forme verbale [telle que paśya] 329. En somme, l’ar-
gument des logiciens rend inévitable l’application de la rection accusative
326. Même si le terme qualifié et la qualification «disparaissent» à tour de rôle, la relation

persiste, et ils s’exploitent « mutuellement » ∗, grâce à l’implication réciproque des deux
termes qui sous-tendent la relation.
327. Le terme désigne les deux brancards latéraux du chariot auxquels sont attachés les

deux chevaux extérieurs — et, par extension, une paire qui partage également le travail.
328. Phrase attribuée par Edgerton à Śabara ad MS 3.1.12 (MNP, p. 66, n. 48).
329. Cela revient à dire, selon K. Śukla, que le cerf, déjà fléchi au cas de l’agent (kartr̥) par

rapport à un verbe, ne dispose plus de la capacité à être fléchi au cas de l’objet (karman)
par rapport à un autre. Donc, le protocole dit pārṣṇika ne s’applique pas au problème actuel
— ce qui laisse le logicien dans l’impasse qui consiste à devoir fléchir le terme qui reste,
mr̥ga, à l’accusatif.

∗. Et il subsiste entre eux une « exploitation » mutuelle.



TRADUCTION 151

au mot « cerf », car pour eux le cerf est le prééminent « sujet à détermi-
ner » (viśeṣya) de la phrase — tout comme l’est le mot homme de la phrase
« Amène l’homme du roi » 330. Ici s’achève le traitement de la racine. [112]

LA PARTICULE (NIPĀTA) 331

La transitivité (sakarmaka, « muni d’un objet direct ») des expressions
anubhūyate sukham «Le plaisir est ressenti », et sākṣātkriyate guruḥ «Le pré-
cepteur est devenu visible », est assurée par le pouvoir suggestif (dyotaka-
tvena) des particules anu et sākṣāt, qui se lient avec les deux racines comme
des soutiens des résultats, le sentiment éprouvé et l’apparition du maître. L’on
est obligé d’en appeler au pouvoir suggestif, car la définition abstraite (niṣ-
kr̥ṣṭa) de la transitivité, à savoir, « [la racine] dont le sens se rapporte à un
terme portant la rection d’objet direct », implique que la rection ne peut
s’appliquer, à proprement parler, qu’au thème qui sert de soutien externe
du résultat du verbe 332.

Par pouvoir suggestif, l’on entend [en général] la capacité de la particule
de faire ressortir un sens (vr̥tti) latent dans la forme avec laquelle elle est
construite. Parfois, en revanche, le pouvoir suggestif fait ressortir une acti-
vité spécifique 333. [113] Par exemple, prādeśaṃ vilikhati « Il incise (vilikhati)
un empan », où l’activité de « mesurer » (vimāna) est suggérée par la par-
330. Ici homme est le viśeṣya, le terme à déterminer — et reçoit ainsi la rection appro-

priée ; du roi est le viśeṣaṇa, dont la dépendance est signalée par le génitif. Ce n’est pas le roi
qu’on veut amener, ni la course que l’on veut « regarder ». Rappelons que pour le logicien,
conforté peut-être prématurément par le protocole « de la vache fauve », qui trouve son
application dans la relation entre viśeṣya et viśeṣaṇa, une forme nominale est toujours le
viśeṣya, autour duquel s’organise la phrase entière.
331. « Proprement mot qui “tombe” tout fait, sans processus formatif » (Renou, TG,

p. 175.)
332. « Dyotaka, “qui suggère”, opposé à vācaka “qui exprime” : dit notamment des pré-

verbes » (Renou, TG, p. 162), anu, etc., aussi de toute forme figée, sākṣāṭ, etc. La particule
ne dispose pas de la capacité à être fléchie ; donc sa relation au verbe reste implicite. Par
« abstraite » Nāgeśa a en tête des formes, pas des sens.
333. Les particules mettent en évidence les sens de la racine qui les évoque tous implici-



152 TRADUCTION

ticule vi- « in-, dans “inscrit” ». Le sens suggéré est prādeśaṃ vimāya likha-
ti « ayant mesuré [la distance d’]un empan, il l’inscrit (likhati) [sur la sur-
face]… » 334. Ici le commentaire de Kaiyaṭa sur la phrase initiale du Mahā-
bhāṣya (atha śabdānuśāsanam) est pertinent : « La particule atha y suggère
[une activité spécifique, à savoir], que l’enquête commencemaintenant » 335.
Parfois, enfin, le pouvoir suggestif [de la particule] fait ressortir la limitation
d’une relation, par exemple, la relation dite karmapravacanīya 336. Le terme
à préciser n’y est pas une racine, car il n’est pas noté dans la liste des ra-
cines, et les règles enjoignant l’āgama « accrément » aṭ [a-, marqueur du
temps passé], etc., ne s’appliquent [qu’aux verbes] 337. [114]

Les logiciens conviennent que les préverbes font preuve d’un pouvoir
suggestif, mais prétendent que les particules autres que les préverbes af-
fichent un pouvoir dénotatif — ce que les lexica [disent-ils] confirment, en
traitant les formes sākṣāt « à l’évidence » et pratyakṣa « devant les yeux »
comme synonymes 338. De même, il est bien connu que la particule namaḥ
tement. Ici, en revanche, le sens évoqué n’est pas attribué à la racine, mais est directement
suggéré par la particule.
334. La racine transitive likh « écrire, inscrire, creuser » ne s’attend pas à un résultat sans

rapport avec l’activité exprimée par le verbe, par exemple, une distance. La particule vi-
conjointement avec empan, une mesure de distance, suggèrent le verbe absent vi-mā «me-
surer », qui, en s’interposant, raccommode le sens plus ou moins décousu. Le français est
certes approximatif.
335. Anekakriyāviṣayasyāpi śabdānuśasanasya ārabhyamāṇatā athaśabdasaṃnidhāne pratīyate

(éd. Nirnaya-Sagar Press, p. 5, col. 2).
336. « …qui communique l’acte » (Renou, TG, p. 124). Les karmapravacanīya sont en effet

des nipāta qui régissent un nom, « à savoir, d’une part les prépositions anu upa abhi etc.,
d’autre part, les particules su api (ati) que les grammairiens perçoivent comme semblables
auxprépositions proprement dites […] : saṃhitāmanuprāvr̥ṣat, « Il a plu durant la (récitation
de la) Saṃhitā » (ibid., ex. du MBh). Ici « anu délimite (entre le régime et l’acte de pleuvoir)
une relation exprimée par l’accusatif » (ibid.). Voir VP 2.206.
337. Reductio ad absurdum : comment en effet ajouter l’accrément aṭ (qui doit précéder

la racine, selon P. 1.4.80) à ce qui s’avère être un nom? L’āgama aṭ fait partie de la racine à
laquelle il s’attache : anv-a-gacchat — à la différence d’un nipāta. Voir Renou, TG, p. 80, s. v.
āgama, à qui la traduction « accrément » est due.
338. Amarakośa 3.242 : sākṣātpratyakṣatūlyayoḥ. Les logiciens tirent parti ici du fait que



TRADUCTION 153

signifie, dans la phrase devāya namaḥ, « louange au Dieu », mais, dans gave
namaḥ, « offrande à la vache ». Par conséquent, à leur avis, la transitivité
signifie « l’activité » (vyāpāra) dont le résultat (phala) est situé en dehors
non seulement de la racine, mais aussi de la particule qui se construit avec
la racine. De même, la rection d’objet direct (karmatva) est-elle caractéri-
sée comme « la mieux adaptée (śālin) au résultat situé en dehors soit de la
racine, soit de la particule » 339.

À cela, non! Car la distinction proposée est sans fondement : l’ex-
pression sākṣātkriyate, en effet, ressemble à l’expression anu-bhūyate [plus
qu’elle n’en diffère] 340. Car aucune connexion syntaxique n’est évidente re-
liant la racine à la particule sākṣāt—comme celle qui régit la différence évi-
dente entre les sens d’un nom et d’une racine 341. Même si l’on admet que
le résultat est fondé sur le sens de la particule, la rection d’objet direct ne
s’obtient pas en l’absence d’une relation syntaxique avec la racine 342. [115]

Certains grammairiens ont prétendu réfuter la thèse qui attribue à des
particules un pouvoir dénotatif, en disant que, s’il en était ainsi, il s’ensui-
vrait que la phrase śobhanaś ca (« et le bel… ») deviendrait synonyme de
la phrase śobhanaḥ samuccayaḥ (« le bel ensemble … »). De même, la phrase
ghaṭasya ca (« et du pot… ») deviendrait synonyme de la phrase ghaṭasya
samuccayaḥ (« l’ensemble du pot… ») 343.
certaines particules à forme fixe comme sākṣāt dérivent des bases nominales : akṣa «œil »,
tout comme praty-akṣa. Voir Kauṇḍabhaṭṭa, VBS, p. 373 sqq., suivi ici par Nāgeśa.
339. Si la particule exprimait un sens dénotatif associé à la racine, la transitivité serait

aussi fonction de la particule, aussi bien que de la racine.
340. Pourquoi le sākṣāt de sākṣāt-kriyate doit-il être compris directement, tandis que l’anu

d’anu-bhūyate est compris indirectement? La distinction n’est pasmotivée, compte tenu de
ce que l’usage, et les règles de Pāṇini, rapprochent les deux formes.
341. D’habitude, la connexion entre la racine et le nom servant de soutien externe du

résultat est assurée par une rection accusative. Or la particule sākṣāt, par exemple, promue
au statut de nom par le logicien, n’en a aucune, ou bien, serait fléchie à l’ablatif. Ni l’une ni
l’autre alternative n’assure une construction cohérente.
342. …ce qui, comme le souligne K. Śukla, est impossible en l’absence d’une relation syn-

taxique avec l’activité : sākṣātkārānukūlo vyāpāra iti bodho na syāt (p. 116).
343. Kauṇḍabhaṭṭa est visé. Voir VBS, p. 374 sqq. Si la particule ca « et » avait un sens dé-



154 TRADUCTION

À cela, non! La supposition qu’un adjectif puisse qualifier une parti-
cule est écartée par la force syntaxique de la particule même, qui présup-
pose un tiers dont la particule dépend pour manifester son propre sens.
[116] Considérez la phrase ghaṭaṃ paṭaṃ ca paśya « Regarde le pot et le
tissu », où le mot « pot » se lie d’emblée avec l’activité verbale, et revêt
ainsi le deuxième cas. [Le logicien, en revanche, serait obligé] de construire
la phrase comme : ghaṭaṃ paṭaṃ samuccayavantaṃ paśya « Regarde le pot,
le tissu faisant partie de l’ensemble » 344. Étant donné que samuccaya « en-
semble » [dans l’exemple] nécessite un terme correspondant [« ensemble
de quoi? » : pratiyogin], c’est le pot qui répond à cette attente, à cause de sa
proximité. L’ensemble, en revanche, fonctionne syntaxiquement comme la
spécification (bheda) du tissu. Comment serait-il possible alors que le mot
tissu soit le complément de l’ensemble (samuccaya) et soit fléchi au géni-
tif 345 ? En somme, le domaine de la relation dite communauté de référence 346,
où deux formes nominales s’accordent syntaxiquement, est situé bien en
dehors du domaine des particules. [117]

Il s’ensuit que la capacité de signifier (arthavattva) dont font preuve
les particules ne s’explique que si l’on adopte la notion du sens suggéré
notatif, elle serait synonyme du nom samuccaya « ensemble ». Et comme l’adjectif śobhanaś
qualifie samuccayaḥ, il devrait également qualifier la particule ca !
344. En reformulant la phrase ghaṭaṃ paṭaṃ ca paśya comme ghaṭaṃ paṭaṃ samuccaya-

vantaṃ paśya, comme le veut l’interlocuteur.
345. Le mot tissu devrait alors rester à l’accusatif, invalidant l’argumentation proposée.

Ni ghaṭa, ni paṭa, comme le suppose la réfutation de Kauṇḍabhaṭṭa, ne peuvent se doter
d’un cas génitif.
346. Le régime dit «de référence commune» est signalé ici par l’accord entre deux formes

nominales, dont l’une qualifie l’autre : nīlo ghaṭaḥ « Le pot [est] bleu ». La particule ca ne se
prête pas à de tels accords, et n’est pas « gouvernée ». Son pouvoir d’indirection ∗ la dispense
largement de telles obligations.

∗. Nous avons déjà rencontré le terme avec un autre sens, du moins le pensons-nous.
Ici, il semble que le pouvoir d’indirection attribué à la particule ca signifie que ca est indépen-
dante des termes qu’elle sert à conjoindre. C’est un outil grammatical qui ne peut signifier
que dans le syntagme qu’il sert à construire.



TRADUCTION 155

(dyotyārtha). Car la capacité de signifier passe toujours par l’un des trois
pouvoirs de communication, à savoir, le sens traditionnel, la métonymie,
et la suggestion. De même, la priorité accordée au deuxième membre du
composé au préfixe négatif (nañsamāsa), ne s’explique que si l’on fait appel
au sens suggéré 347. Quant à pratiṣṭhate « il semet en route », le sens « aller »
est déjà latent dans la racine sthā, compte tenu de la polysémie des racines ;
le préverbe pra suggère, en revanche, que le sens du verbe « est focalisé sur
le début de la démarche » 348. [118]

La thèse qui stipule que la racine se pourvoit d’un régime désinentiel
(sādhana) avant que le préverbe (upasarga) ne trouve son occasion est jus-
tifiée 349. Par régime est signifiée rection, à savoir, « ce qui achève (kāraka)
[le sens de la racine] »moyennant une injonction (kārya) suscitée par cette
[appellation] ; par préverbe est signifié : par «une formeportant cette appel-
lation » 350. Mais ne lit-on pas dans le Bhāṣya : « D’abord la racine se joint
avec le préverbe, ensuite avec le régime » 351 ? [Oui, mais le Bhāṣya pour-
suit :]

Mais cela n’est pas correct ! [En vérité] la racine se joint d’abord
au régime, ensuite au préverbe, car le régime réalise l’activité
[exprimée par la racine], tandis que le préverbe la délimite. […]

347. Nāgeśa s’y réfère à des composés tels qu’abrāhmaṇa, dont le sens affirmatif « pré-
tendu brahmane» n’est que suggéré, effaçant le sens littéral du composé, «non-brahmane»
ou « autre que brahmane », où la prédominance est accordée à la négation (K. Śukla).
348. Tadarthagatyāditva « procéder en vue de tel objectif, etc. ». Les grammairiens pro-

cèdent ici par rétrocession : tous les sens exprimés par le verbe, avec ou sans préverbes,
sont implicites dans la racine verbale elle-même. Le rôle du préverbe se limite alors à spé-
cifier lequel des sens prévaut dans le cas présent — une fonction proche de la suggestion.
Au sens de tiṣṭhati « aller, durer » s’ajoute la nuance « d’ici ».
349. Nāgeśa s’y réfère à l’application (prakriyā) des règles, dont l’ordre est déterminé en

partie par la logique interne de leur formulation et en partie par le résultat envisagé, à
savoir la formation des mots et des phrases sanskrites correctes. Voir p. 24 sqq.
350. Les upasarga (préverbes) appartiennent à la classe des nipāta (P. 1.4.56 sqq.). Leur « ac-

tualité » tient à ce qu’ils sont enseignés sous la rubrique dite upasarga (P. 1.4.58 sqq.).
351. MBh ad vt. 9 ad P. 6.1.135 (éd. Kielhorn, vol. 3. p. 93-94), et plus brièvement, MBh ad

vt. 2 ad P. 2.2.19 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 417). Voir n. 354, p. 156 et n. 355, p. 157.



156 TRADUCTION

Et c’est le point de vue correct ! Quant à l’adjonction du pré-
verbe à la racine, [il faut stipuler] que l’adjonction est mise
en suspens pendant que la racine se dote d’un régime dési-
nentiel 352. Cette précision est nécessaire, parce que ceux qui
adhèrent sans qualification à la maxime « D’abord la racine
se joint au régime, ensuite, au préverbe » ont du mal à expli-
quer pourquoi le verbe ās «s’asseoir» est intransitif (akarmaka)
dans la phrase āsyate guruṇā « Le précepteur s’assoit », mais
transitif (sakarmaka) dans la phrase upāsyate guruḥ «Le précep-
teur s’approche avec vénération » 353. [119]

Et Hari dit :
Tout comme les idées de la racine et de l’objet direct sont
présumées sur la base d’une relation entre la racine et un ré-
gime désinentiel qui n’existe pas encore, l’on peut invoquer la
même présomption ailleurs. […] De même, la distinction fon-
dée sur une relation entre la racine et le préverbe qui était [ jus-
qu’alors] occultée dans nos esprits peut se révéler au moment
même où le mot est en train de se former 354.

352. Selon K. Śukla (p. 119-20), le mot abhyantaram de la citation signale un déplacement
de perspective vers l’auditeur, qui est parfois obligé de tenir compte du préverbe, tout en
le mettant entre parenthèses, afin même de capter convenablement le sens de la racine,
quoi qu’en dise le Pāṇinéen strict. L’influence de Bhartr̥hari est évidente.
353. La citation est précédée de la remarque : yuktam iha draṣṭavyaṃ kim antaraṅgaṃ kiṃ

bahiraṅgam iti | dhatūpasargayoḥ kāryaṃyat tad antaraṅgam. kuta etat? etc. En général, la prio-
rité accordée au régime flexionnel est un corollaire de la maxime enseignant que la règle
antaraṅga l’emporte sur la règle bahiraṅga. Voir Paribhāṣenduśekhara [PIŚ] 50 (trad. Kielhorn,
p. 249). Le verbe āsyate est intransitif (au sens bhāva dans la locution impersonnelle ci-
tée) ; l’agent, n’étant pas «mentionné» par le suffixe verbal, habilite l’instrumental au sens
d’agent (kartr̥karaṇayos tr̥tīyaḥ). L’objet du verbe transitif upāsyate « vénérer » (upa-ās) est
réalisé (au passif ) par le nominatif. Voir P. 1.4.48. Le régime de la racine ās à l’accusatif avec
préverbe upa est ancien, quoiqu’il ne soit pas noté dans l’aphorisme.
354. VP 2.184, 186, suivant la traduction de K. A. S. Iyer (VP, vol. 2, p. 78-79). Nāgeśa inter-

prète ces stances comme une confirmation de la thèse qui déclare que le préverbe est mis
entre parenthèses pendant que le verbe reçoit sa flexion.



TRADUCTION 157

La portée en est : tout comme [les grammairiens] déclarent que telle
forme est une racine fondée sur sa capacité d’exprimer une activité qui
ne sera manifeste qu’après son association avec un régime désinentiel qui
n’existe pas encore ; tout comme la racine iṣ (icchati) « désirer » est censée
se doter d’un objet direct avant même que le suffixe désidératif san ne soit
enjoint [pour former cikīrṣita « désirer faire »], qui seul évoque l’attente
d’un objet 355 — de la même façon, on affirme que l’activité [de la racine]
est d’emblée qualifiée [par le sens du préverbe], quoique sa relation au pré-
verbe n’ait pas été promulguée à ce point. [C’est-à-dire, le locuteur] se fait
d’abord une idée de la relation qui relie le préverbe à la racine, puis la par-
ticularité qui relève [du sens] du préverbe [est occultée] à l’intérieur (abhy-
antarīkr̥tya) de la racine, mais aumoment où l’on s’exprime, elle réapparaît
de nouveau, rétablissant la relation avec le préverbe. Précisons : « [La par-
ticularité] apparaît pour l’auditeur ». La portée en est que la racine, en tant
que qualifiée par le sens du préverbe, exprime son propre sens avant que le
préverbe n’y soit joint. Dans l’usage actuel, la maxime « La racine précède
le préverbe… » est censée impliquer que le sens [du préverbe] figure [déjà]
parmi les sens exprimés par la racine.

Des affirmations comme candra iva mukham « [Son] visage est comme
la lune », font preuve d’une énergie expressive inouïe : la métonymie. Le
mot candra y signifie [non pas la « lune », mais] « ce qui lui ressemble »,
conformément à la maxime : « Le mot joint aux particules na “non” et iva
“comme” signifie “ce qui ressemble à un autre” » 356. La particule iva fait
comprendre l’intention [occultée du locuteur] — c’est-à-dire, elle évoque
355. La référence est à l’aphorisme P. 3.1.7 : dhātoḥ karmaṇaḥ samānakartr̥kād icchāyāṃ vā

« (l’affixe san vaut) […] pour exprimer un désir, après une racine verbale notant l’objet (dé-
siré) […] » (Renou, GP, p. 148). La forme désidérative, en effet, est une composition de deux
activités, dont l’une est «désirer » et l’autre l’action «désirée». Dans cikīrṣati, le suffixe dési-
dératif san, pour se réaliser, présume la racine kr̥ comme objet direct (désirer quoi? désirer
faire), mais elle ne vaut comme objet qu’après l’adjonction du suffixe.
356. La maxime est citée plusieurs fois dans le Bhāṣya, p. ex., ad vt. 4 ad P. 3.1.2, etc.



158 TRADUCTION

un sens autre [que le sens évoqué couramment par le mot sur lequel elle
est fondée] : d’où dérive le pouvoir suggestif de la particule iva 357.

Mais [disent les logiciens] la particule iva signifie déjà « ressemblance »
(sādr̥śya) ! Pourquoi recourir à la métonymie? La lune et le visage se
construisent comme le pratiyogin « terme correspondant » qui se rap-
porte à l’anuyogin « terme de référence » : « Le visage est le site (anuyogin)
de la relation dite de similitude, dont la lune est le terme correspondant
(pratiyogin) » 358. À cela, non! Considérez les phrases : « Son visage (nom.)
est jugé aussi [beau] que la lune (nom.) » et « Je juge son visage (acc.) aussi
[beau] que la lune (acc.) ». Bien que le nominatif [au régime passif ] et l’ac-
cusatif [au régime actif ] se réalisent correctement [après le thème candra
« lune»] selon le protocole du déjà exprimé et du non exprimé, les deux cas ne
seront pas liés correctement [aumotmukha], en raison de l’absence de réfé-
rence commune (sāmānādhikaraṇya), nécessaire pour situer la lune dans le
même substrat que le visage. En l’absence de cette référence commune, le
mot candra n’aurait droit qu’au cas génitif 359. D’autres, en revanche, disent
que c’est la comparaison elle-même (upamānatā) qui est suggérée par la
particule iva, pas l’objet comparé (upamāna). Par comparaison, on entend
la légère différenciation entre le sujet (upameya, par exemple, le visage)
et l’objet auquel on le compare (par exemple, la lune), relative à une qua-
357. Les trois pouvoirs du mot y sont illustrés : au sens strict, candra signifie « lune ». Or

la lune n’est pas le visage : aidée par la particule iva, l’incohérence fait penser métonymi-
quement à ce qui lui ressemble. L’on en infère l’intention du locuteur : louer la beauté du
visage, etc. — ce qui relève de la suggestion.
358. K. P. Śarma (p. 121) attribue cette remarque aux logiciens. Ainsi croient-ils étayer la

thèse que le sens de la particule iva est dénotatif, signifiant sādr̥śya. Voir aussi n. 176, p. 104.
359. Candra iva mukhaṁ (nom.) dr̥śyate, candram iva mukhaṁ (acc.) paśyāmi. Selon le gram-

mairien, l’upamāna, « objet à quoi l’on compare qqch. » (Renou), ici, la lune, et l’upameya
« objet comparé », le visage, se réfèrent au même substrat (sāmānādhikaraṇya) grâce à la
métaphore, et sont en apposition, la particule iva n’étant que suggestive. Ils ont droit alors
au même cas, soit le nominatif, soit l’accusatif, selon la voix du verbe. Or, si la particule
signifiait « ressemblance », les termes comparés ne se référeraient pas au même substrat,
mais, hiérarchisés, seraient assujettis à un régime de gouvernance (anvaya). La lune serait
contrainte de se doter d’un génitif de complément : « Son visage est le simulacre de la lune».



TRADUCTION 159

lité partagée par les deux 360. Grâce au rapprochement avec la propriété
manifestée pleinement par l’objet, le déficit dont pâtit le sujet se trouve
comblé. Par le sujet de la comparaison (upameya), on entend [le terme]
dont le statut sera rehaussé par l’appropriation de la qualité partagée. La
relation fondée sur la qualité partagée s’explique parfois « en tandem » ∗

avec le sujet de la comparaison (viśeṣyatayā), parfois avec la qualification
qui en est affirmée (viśeṣaṇatayā, c’est-à-dire, l’objet). Par exemple, « Son
visage est comme la réjouissante lune », qui laisse entendre que le visage
est doté d’une qualité de réjouissance qui n’est pas différente de la qualité
de réjouissance dont fait état la lune, l’objet de la comparaison. Or « Son
visage réjouit comme [le fait] la lune » laisse entendre qu’il existe une
activité de réjouissance dont le visage est l’agent et qui n’est pas différente
de l’activité de réjouissance dont la lune, l’objet de la comparaison, est
l’agent 361. Ceci est clair dans le Bhāṣya, disent-ils : « Les objets [auxquels
on compare quelque chose forment des composés] avec leurs propriétés
communes » 362.

[La particule de négation] nañ est de deux sortes : elle exprime soit
« une exception limitative » (paryudāsa), soit « une prohibition après ap-
plication virtuelle » (prasajyapratiṣedha) 363. Ici, la valeur surajoutée (āropa)
360. Nāgeśa dit ici son point de vue : « svamatam āha ». (K. Śukla). L’upameya et l’upamāna

partagent une qualité, mais pas au même degré. Le léger excès dont jouit l’upamāna passe à
l’upameya, qui s’en trouve rehaussé : c’est la force de la comparaison.
361. Soit la propriété s’associe plutôt à l’objet (viśeṣaṇatayā), soit au sujet (viśeṣyatayā).
362. P. 2.1.55 : upamānāni sāmānyavācanaiḥ. Cet aphorisme se trouve dans la section de la

grammaire consacrée à la composition nominale. La traduction est basée sur celle de Renou
(GP, vol. 1, p. 96) : śaṅkhapāṇḍaraḥ « blanc comme une conque ». Le composé, un adjectif,
qualifie un sujet [qui n’est pas nommé], illustrant le transfert de la qualité blancheur, ainsi
rehaussée. Dans l’édition HSG (p. 62-63), le passage du Bhāṣya auquel Nāgeśa fait référence
est reproduit.
363. Renou, TG, p. 202, 230. On rencontre ces termes dans les Vārttika (vt. 3 ad P. 1.1.27,

vt. ad P. 1.1.44, etc.) et souvent dans le Bhāṣya (ad P. 1.1.42). Ils font partie de la langue
académique. Le type prasajyapratiṣedha revient en principe à la négation du verbe par la

∗. Sur ce terme, voir n. 327, p. 150.



160 TRADUCTION

par [la négation « d’exception »] constitue l’élément (viṣayatva) qui est sug-
géré (dyotakatva). L’élément (viṣayatva) suggéré fait comprendre l’inten-
tion [motivant la procédure de suggestion], en imposant sur le mot nié
une [autre] occasion d’emploi — par exemple, en imposant une autre oc-
casion d’emploi au « non-pot » (a-ghaṭa), qui ne réfère pas alors au même
« pot » (ghaṭa) 364 ∗. L’occasion d’emploi [du mot « vache »] est en prin-
cipe fournie par l’idée de la vache (gotva) ; celle du brahmane, est fournie
par l’idée du brahmane (brāhmaṇatva) 365. Mais le mot abrāhmaṇa « non-
brahmane » peut se référer aux guerriers, etc. [qui ne font que ressembler
aux brahmanes] 366. Pour cette raison, l’opinion est crédible qui maintient
particule indépendante na (ce qui évoque une absence «dépassant toute détermination»—
atyantābhāva) ; le type paryudāsa revient à la négation d’un thème nominal par le préfixe né-
gatif a- (ce qui évoque l’altérité — anyonyābhāva— et non l’absence) : « Les non-brahmanes
sont la majorité » contre « Les brahmanes ne sont pas venus ». Les deux particules dérivent
de la même forme originelle nañ : le n- initial est élidé en composition selon P. 6.3.73. La né-
gation (bādhā), adaptée à la doctrine ritualiste, forme le sujet du Paryudāsādhikaraṇa desMS
(10.8.1 sqq.) : prasajyapratiṣedhakatve naño vidhāyakenānvayaḥ | paryudāsārthakatve tu dhātu-
nānvayaḥ.
364. Āropa, « attribution d’une valeur métaphorique » (Renou, TG, p. 89). La particule a-

fonctionne en ôtant au mot pot son occasion d’emploi (pravr̥ttinimitta) habituelle, l’idée du
pot (existant), pour y imposer (āropa) une occasion d’emploi atypique, lākṣanika «métony-
mique » : l’absence du pot. Voir Mammaṭa, ad KP 2.9 : sa āropitaḥ śabdavyāpāraḥ sāntarārtha-
niṣṭho lakṣaṇā.
365. C’est-à-dire par l’idée que nous nous faisons de la vache, etc. Ainsi évite-t-on la possi-

bilité que la rubrique générique sous laquelle se range la chose (prāṇitva), ou qu’une qualité
spécifique dont elle est empreinte (sāsnādivattva), puissent servir d’occasion d’emploi.
366. Voir Manu 7.85. Selon Kullūka, le terme se réfère aux kṣatriya.

∗. Dans tout ce passage, les verbes « surajouter » et « imposer » sont deux traductions
du même verbe sanskrit āropayati, qu’on traduit souvent « surimposer » (cette remarque
vaut pour le nom d’action dérivé : āropa, « surimposition »). Dans la deuxième phrase du
paragraphe, « l’élément suggéré» traduit demanière économique ce qui, mot àmot, serait :
« la suggestion de l’élément surimposé » (āropitaviṣayatvadyotakatvam). La notion de surim-
position est un concept clé de la sémantique et de la poétique ; dans la métaphore, par
exemple, le comparant est surimposé au comparé, ce qui permet la conjonction des deux
sens, le comparé et le comparant (contrairement à la comparaison, où ils sont dissociés).



TRADUCTION 161

que le composé est déterminatif (tatpuruṣa) dans lequel la particule nañ
est le premier membre, et [par conséquent] que le membre principal est
le deuxième 367. Pour cette raison aussi les composés comme a-tasmai dans
[la phrase] a-tasmai brāhmaṇāya « pas à ce brahmane-là » [122] et a-sa dans
[la phrase] a-sa Śivaḥ « pas ce Śiva-là », etc., peuvent être formés en invo-
quant le statut de sarvanāma « pronom » — sinon, [le composé] ne se flé-
chirait pas correctement, car il doit s’accorder [avec un terme à l’extérieur
du composé] 368. L’imposition d’une occasion d’emploi [différente] ne dote
[l’expression] que d’une valeur comparative (sādr̥śya), comme l’enseigne le
dicton : « La négation d’exception fait comprendre quelque chose de sem-
blable (sadr̥śa) » 369. La signification (artha) de la négation d’exception est, en
principe, l’interdiction ; or l’imposition d’une propriété sur une chose étran-
gère relève de la conscience transitoire (āhāryajñāna) 370. Nos prédécesseurs
367. P. 2.2.6, subantena saha samasyate, tatpuruṣaś ca samāso bhavati (Kāśikā, ad loc.). Uttara-

padārthapradhānaś ca tatpuruṣaḥ (MBh ad P. 2.1.6 [éd. Kielhorn, vol. 1, p. 379]). Voir TG, p. 154
(s. v. tatpuruṣa). Ainsi l’accent du deuxième membre est-il conservé.
368. Atasmai brāhmaṇāya, etc. Dans un bahuvrīhi qualifiant un brahmane « dont ce n’est

pas le cas », le premier membre (a-) est principal et le composé exocentrique (adjectival) ;
le deuxièmemembre (-tad-, le thème nu de tasmai), n’étant plus principal, perd le statut de
pronom (sarvanāma), ce qui bloque les modifications pronominales requises : on obtient
*atāya (P. 7.1.13-14), pas atasmai ; de même, *asaḥ śivaḥ (P. 1.1.27, P. 6.1.132), pas asa śivaḥ. Le
statut de tatpuruṣa garantit la forme souhaitée ∗.
369. Nañaś caiṣa svabhāvo yat svasaṃbandhipratipakṣabodhakatvam (NK, p. 492). Abrāh-

maṇam ānaya signifie non seulement «Amène quelqu’un qui n’est pas un brahmane », mais
aussi quelqu’un « qui ressemble autant que possible à un brahmane », car la requête pré-
suppose un contexte. Il est peu probable qu’on amène un śūdra. La phrase est traitée à ré-
pétition dans le Bhāṣya : ad P. 2.2.6 (six fois), etc.
370. Dans la négation, « Le tissu n’est pas le pot », le pot ne se conçoit que fugitivement,

n’est « là » que pour l’annuler — d’où l’emploi āhārya « contingent » du mot. Āhārya se dit
de la prise de conscience (« C’est de l’argent ! ») qui vole en éclats au moment où l’on prend
conscience de la nature de l’objet étincelant sous les yeux (« Or ce n’est que de la nacre ! »).

∗. La forme atasmai, qui porte une désinence pronominale de datif, indique qu’il s’agit
d’un nañtatpuruṣa : litt. « qui n’est pas cela », « qui n’est pas tel ». Elle diffère de la forme
que prendrait un bahuvrīhi, dont la désinence de datif serait nominale : *ātaya, litt. « qui ne
possède pas cela ».



162 TRADUCTION

ont maintenu que la conscience transitoire est née d’un désir qui est pour
le moment enfreint. La similitude et les notions du même ordre sont, en
effet, des contingences de l’usage (prayoga). Dans la négation d’exception,
en revanche, elles relèvent du sens des mots eux-mêmes (ārthikārthāḥ) 371.
Hari déclare à ce propos :

Les six sens de la particule nañ sont appelés : « similaire à cela»,
« inexistant », « autre que cela », «moins que cela », « indigne
d’éloge », et « contraire à cela » 372.

Voici quelques exemples : (1) de similitude : « Ce n’est pas un cheval »,
ce qui laisse supposer que l’animal « ressemble à un âne ». (2) De non-
existence : elle sera traitée à propos de la négation d’application virtuelle.
(3) D’altérité ∗ : « Amenez-moi quelqu’un qui n’est pas un homme » (à sa-
voir, «… un être vivant autre qu’un homme»). (4) D’infériorité † : « La jeune
fille n’a pas de taille » [à savoir : elle a la plus petit taille qui soit] : l’im-
plication est qu’en niant l’épaisseur [de sa taille], on en affirme la min-
ceur. (5) Du caractère indigne d’éloge ‡ : « Celui-là n’est pas un brahmane »
De telles erreurs de jugement s’expliquent, dans les théories traditionnelles, par l’influence
de l’ego, qui met de côté la faculté rationnelle — sous l’empire de la cupidité, par exemple,
ou d’un accès de peur, une corde vue dans le noir devient un serpent, ou un morceau de
nacre, de l’argent. Mais la négation grammaticale ne relève pas d’une telle erreur !
371. Elles comprennent (gr̥hṇāti) le sens (artha) primaire : voir P. 4.4.39, 40. La négation

n’écarte pas les sens traditionnels desmots eux-mêmes, comme peut le faire lamétaphore :
ces Cassandres me rebutent !
372. Ce vers, cité aussi par Kauṇḍabhaṭṭa (VBS, p. 360), a l’air d’un dicton. Il ne se retrouve

pas dans le VP tel qu’il nous est parvenu. Pour Nāgeśa, le vers soutient la thèse qui déclare
que le sens attribué à la négation est sensible au contexte. Les six variétés sont énumérées,
sans attribution, dans le NK (p. 399).

∗. Nous avons rétabli les noms de ces trois catégories, présents dans le texte sans-
krit : tadanyatvam, « altérité », tadalpatvam, « infériorité » et aprāśatvam, « caractère indigne
d’éloge ».

†. Voir n. ∗.
‡. Voir n. ∗.



TRADUCTION 163

se dit du brahmane qui « n’est pas digne d’éloge » 373. (6) La contrariété est
illustrée par « [C’est de] l’inconduite (adharmaḥ) » ou « C’est l’anti-dieu
(asuraḥ) » 374. [123]

La négation d’exception (paryudāsa) forme en principe 375 un composé
avec un thème nominal associé, à condition que le composé soit « suscep-
tible de rendre un sens » (sāmarthyāt) 376. Parfois, en revanche, [elle appa-
raît sous forme non composée, puisque la forme composée sous-jacente à
l’expression est toujours facultative] : par exemple, l’expression non com-
posée ghaṭo na paṭaḥ, « Le pot n’est pas un tissu », laisse supposer l’expres-
sion composée ghaṭaḥ apaṭo bhavati, « Le pot est du non-tissu » 377 ∗. [Ou, du
373. Voir MBh ad P. 2.2.6 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 411-12).
374. Adharma signifie l’« inconduite », plutôt que la « non-conduite ». Dharma : la

« conduite » agréée.
375. Prāyaḥ, v. l. pour eva, dans les deux éditions utilisées. La confusion est peut-être mo-

tivée par l’argumentation qui vient ensuite.
376. TG, p. 310. Voir P. 2.1.1. Un composé n’est autorisé qu’à condition que ses éléments

soient capables (samartha) d’exprimer un sens syntaxiquement cohérent avant d’entrer en
composition. Voir n. 212, p. 116, etc.
377. Ghaṭo na paṭaḥ [asti] > ghaṭo ’paṭaḥ [asti]. Selon les Pāṇinīya, les deux formes de la

particule négative représentent lamême forme abstraite nañ. Au niveau profond, seule vaut
la forme composéedu paryudāsa ; les formes non composées sont «de circonstance» (prāyaḥ).
La forme na estmotivée par l’absente copule asti, facultative dans les locutions prédicatives.
Pour Nāgeśa, l’absence d’asti serait de règle, ce qui justifie la leçon eva.

∗. Par « expression composée », entendre « expression recourant à un composé nomi-
nal », en l’occurrence apaṭaḥ et, bien qu’il ne figure pas dans le texte, ananuyājeṣu. Le traduc-
teur a volontairement reformulé la phrase unique du texte sanskrit sous la forme de deux
phrases, en lui ajoutant des indications qui tiennent de la glose (que nous avonsmises entre
crochets) et, surtout, en intervertissant les deux exemples, vraisemblablement parce que
le premier est incomplet. La tournure recourant à la composition nominale y est en effet
omise, alors qu’elle est présente à propos du second : derrière la phrase yajatiṣu […] nānuyāje-
ṣu (« Au cours des sacrifices animaux, […], pas au cours des sacrifice secondaires »), qui ne
recourt pas à un composénégatif, le récepteur « imagine» (vikalpa) unephrase sous-jacente
faisant appel au composé an-anuyājeṣu (« qui ne comportent pas de sacrifice secondaire »),
en lieu et place du syntagme nānuyājeṣu—tout commederrière ghaṭo na paṭaḥ («Le pot n’est
pas du tissu»), il imagine ghaṭo apaṭaḥ (« Le pot est du non-tissu»). Ces deux exemples, cités



164 TRADUCTION

côté rituel], la phrase yajatiṣu ye yajāmahaṃ karoti nānuyājeṣu, « [Le prêtre]
prononce [lemantra] ye yajāmahaṃ au cours des sacrifices animaux, [mais]
pas au cours des sacrifices secondaires » 378. Il en ressort que la négation
d’exception exprime le type de non-existence (abhāva) [consistant dans le
fait que] l’un n’est pas l’autre [c’est-à-dire, consistant en la différence, anyo-
nyābhāva].

Or la négation « d’application virtuelle » (prasajyapratiṣedha) est de
deux sortes : soit composée, soit non composée. Quoique la particule né-
gative (na) se construise en principe comme la qualification d’une activité
378. L’exemple, qui n’est pas développé ici, est tiré de la Mīmāṃsā (voir Arthasaṃgraha,

NSP éd., p. 113 sqq.). L’explication en est donnée dans la BM (p. 58). C’est l’annexe na anu-
yājeṣu qui pose problème. Une interdiction (niṣedha) doit porter sur un état de choses préa-
lablement postulé (prāpta). Est-ce le verbe principal karoti (comme le suggère na) qui sert
de condition préalable? Mais interdire l’exécution des sacrifices secondaires (anuyāja) n’a
aucun sens, car ils ne font pas partie des sacrifices animaux. En l’absence de condition
préalable, la portée de l’interdiction est difficile à discerner. D’autre part, un tel non-lieu
affaiblirait l’autorité de l’injonction : il est préférable de la prendre comme un paryudāsa,
en supposant un composé sous-entendu, sur le second élément duquel porterait la néga-
tion : « […] au cours des sacrifices animaux, où les sacrifices secondaires [bien entendu]
font défaut ».

de manière très allusive, renvoient à la BM (la « Grande corbeille ») de Nāgeśā, et, au-delà,
à l’Arthasaṃgraha (voir n. 378). Ce renvoi a pour fonction de justifier la précaution énoncée
dans la phrase précédente : « à condition que le composé soit “susceptible de rendre un
sens (sāmarthyāt)” ». La phrase yajatiṣu […] nānnuyājeṣu, en effet, c’est-à-dire la phrase re-
courant à la négation de phrase, prise à la lettre, est sémantiquement peu recevable, pour la
raison exposée dans la n. 378. Elle conduit le récepteur à « imaginer » (vikalpa) une phrase
recourant au composé négatif, restitution d’une structure sous-jacente qui seule la rend
acceptable. Cette phrase sous-jacente énonce une négation d’exception (paryudāsa) et non
une interdiction (niṣedha), qui n’aurait pas lieu d’être.



TRADUCTION 165

verbale, l’aphorisme asūryalalātayoḥ enseigne qu’elle est aussi apte à entrer
en composition [avec une forme nominale] 379 ∗. On dit :

La négation d’application virtuelle vaut quand la particule né-
gative nañ se construit avec un verbe 380.

Plusieurs sont d’avis qu’en ce cas le verbe est l’annexe de la qualité [ci-
blée par la négation]. [124-125] Ne lit-on pas dans le Bhāṣya : « Ayant en-
joint provisoirement (prasajya) une action ou une qualité, ensuite on les
annule » 381 ? Par exemple, « Ce n’est pas un ami que nous avons ». En niant
la singularité, on affirme la pluralité. De même, dans na saṃdehaḥ, « au-
cun doute », ou nopalabdhiḥ, « aucune idée », na nie des qualités, car le
doute, etc., sont des qualités. Des exemples [de la négation] verbale : l’apho-
risme anaci ca, « en présence d’un phonème qui n’est pas une voyelle » 382,
ou « Dans la maison, il n’y a aucun pot ». Mise en composition [anaci ca],
379. P. 3.2.36. « Le suffixe khaś vaut après […] dr̥ś, « voir », […] quand il y a […] en compo-

sition les objets-directs asūryaḥ[…], etc. » (Renou, GP, vol. 1, p. 187) : le taddhita khaś [= a],
ici suffixé au thème du temps présent (paśya-). Par exemple, asūryaṃpaśyā rājadārāḥ, « Les
concubines du roi, qui regardent le non-soleil », c’est-à-dire qu’elles ne regardent pas le soleil.
Quoique la particule négative (na) ne soit pas « capable » de se composer, en tant que qua-
lification, avec le nom sūrya, « soleil » — vu que son rôle se limite à qualifier un verbe (en
l’occurrence paś, « voir ») — la forme composée (a-sūrya) est quand même validée à titre
d’exception, grâce à l’aphorisme. Il ne s’agit pas de nier le soleil, mais l’acte de le regarder.
L’aphorisme, qui n’est commenté ni par le Vārttikakāra, ni par Patañjali, est conçu à la seule
fin, semble-t-il, de justifier certains composés insolites, dont celui-ci. L’exemple et la glose
proviennent de la Kāśikā : sūryaṃ na paśyanti. Voir aussi Durghaṭavr̥tti ad P. 2.1.1 (éd. Renou,
vol. 1, fasc. 3, p. 6).
380. À savoir, une forme verbale exprimant une activité (kriyā). Comparer MNP 330 (éd.

Edgerton, p. 262) : prasajyapratiṣedhaḥ sa vijñeyaḥ kriyayā saha yatra nañ.
381. Ad P. 2.2.6 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 412). En niant une qualité (eka), on affirme son

contraire (bahavaḥ). De même, a-brāhmaṇaḥ : « autre qu’un brahmane » (kṣatriyādi…). Voir
Kaiyaṭa ad loc.
382. P. 8.4.47 (Renou, GP, vol. 2, p. 423). Le dédoublement facultatif prescrit par l’apho-

risme précédent aura lieu si la consonne en cause n’est pas suivie de voyelle : daddhy atra ou
∗. Le segment subantenāsāmarthye ’pi, « malgré [son] incompatibilité avec une forme

casuelle », a été omis par le traducteur.



166 TRADUCTION

la particule négative exprime « la non-existence sans qualification » (aty-
antābhava) 383. Quand elle n’est pas mise en composition, elle exprime soit
« la non-existence sans qualification » [gehe ghaṭo nāsti], soit « la différence
de l’un par rapport à l’autre » [paṭo na ghaṭaḥ]. La « non-existence de l’un
par rapport à l’autre » vaut quand la négation porte sur une relation autre
que l’identité [de l’objet] 384. Bref, elle revient à la différence. Par exemple,
« Ce pot n’est pas un tissu » †, « Les concubines du roi, qui ne regardent
pas le soleil … », « Dans la maison, il n’y a pas de pot ». [126] En revanche,
[les cas additionnels que constituent] la non-existence qui précède [l’ap-
préhension de l’objet] et la non-existence de l’[objet ainsi] effacé [parce
qu’il y a négation], ne sont pas aptes à être suggérées par nañ 385.

L’activité exprimée par le verbe fléchi se construit comme la détermi-
dadhy atra. Cela illustre la négation d’une activité par voie de composé (an-aci), car c’est le
dédoublement qui y est bloqué ∗.
383. Interprété comme la négation du dédoublement — voir note précédente. L’exemple

est tiré de l’usage courant ; le précédent, de la grammaire.
384. Tādātmya, « identité » : tasya ātmā svarūpaṃ tadātmā, tasya bhāvas tādātmyam (K. Śukla,

p. 127). Voir NK, s. v. L’identité dont il s’agit est celle exprimée par l’accord entre l’objet
(ghaṭa) et son essence (ghaṭatva). Aucune relation avec un autre n’est impliquée : nīlo ghaṭa
itivad ghaṭapaṭayor abhedaḥ pratīyate, tatra ghaṭo na paṭa ity uktau paṭabhinno ghaṭa iti bodhaḥ
(p. 128). Le « pot » ne sous-tend aucune relation avec d’autres entités : tādātmyetarasam-
bandhāvacchinnapratiyogitākābhāvaḥ (p. 127). Voir aussi, sur le tādātmya du Vedānta, n. 102,
p. 82, n. 112, p. 85, etc.
385. Respectivement, asūryaṃpaśyā rājadārāḥ (la non-existence sans qualification attri-

buée au verbe, en composé), gehe ghaṭo nāsti (la non-existence sans qualification, hors
composition), ghaṭo na paṭaḥ (la différence de ceci par rapport à cela, hors composition).
Les cas additionnels, prāgabhāva et pradhvaṃsābhāva, tiennent compte, dans la perspective
d’une logique positiviste, de la contingence du monde actuel. Ils représentent des modes
d’existence, plutôt que de non-existence.

∗. Dans l’exemple cité, le phonème qui suit immédiatement la consonne qui peut être
dédoublée est une sonante-consonne, non une voyelle. Mais cette question de phonétique
n’est abordée ici que pour rendre compréhensible le sūtra de Pāṇini, qui contient le com-
posé nañtatpuruṣa que Nāgeśa cite comme exemple : anaci, litt. « en cas de non-voyelle »,
donc « en l’absence de voyelle ».

†. Cet exemple a été déplacé par rapport au texte, où il figure en dernier.



TRADUCTION 167

nation (viśeṣyatā) de la non-existence dite « sans qualification ». Car c’est
la présence (upasthiti) de la racine assortie d’une désinence qui provoque
la prise de conscience qu’il s’agit d’une particule négative (nañ) au sens de
non-existence sans qualification. Par conséquent, la phrase « Le pot n’existe
pas » est comprise comme suit : « Il y a une non-existence (abhāva) qui a
pour contrepartie positive une existence dont le pot est l’agent » 386. De la
même façon sont justifiées les précisions de personne et de nombre [affec-
tées au verbe négatif ], comme « Je ne suis pas », « Tu n’es pas », « Les deux
pots ne sont pas là », « Les [trois] pots ne sont pas là », etc. 387. Sinon, les
désinences verbales de la deuxième et de la première personnes ne s’accor-
deraient pas comme il faut avec les pronoms pertinents, ni avec le nombre
qui leur est affecté ; en revanche, les accords comme mad-abhāvo ’sti «ma
non-existence est… » ne seraient pas non plus possibles 388.

Le composé a-saṃdeha, « aucun doute », est formé avec nañ [sous forme
du préfixe a-] à laquelle est imposée une valeur métonymique, c’est-à-dire,
que le doute y est nié « sans qualification » 389. [127-128] Quant à l’expres-
sion « Le vent n’a pas de forme » : compte tenu du fait que l’expression
386. La portée de la négation est spécifiée par le verbe, le viśeṣaṇa, dont la présence (upa-

sthiti) signale non seulement l’appréhension de la racine verbale,mais aussi l’appréhension
de l’objet implicitement présent dans la racine, qui sert de contrepartie positive à l’acte de
nier.
387. Voir P. 1.4.105-8 ; 1.4.21-22. Le nombre et la personne des désinences verbales sont

déterminés en fonction du nombre, personne, etc., du sujet, que ce soit l’agent (dans le ré-
gime actif ), ou l’objet (dans le régime passif ). Le placement correct des désinences dépend
de cet accord, qui, dans les première et deuxième personnes, ne peut se faire qu’avec les
pronoms pertinents, lesquels ne sont disponibles qu’à travers le pratiyogin positif. C’est le
pratiyogin, assorti des désinences appropriées, qui est enfin nié.
388. Mutatismutandis, par rapport à ahaṃnāsmi, « Je ne suis pas». La négation, en principe

inchangée dans les deux cas (na-asmi, a-bhāvaḥ), est spécifiée par le pratiyogin « positif »,
avec ses compléments syntaxiques.
389. C’est-à-dire « le doute n’existe pas », Comme dans le cas d’asūryaṃpaśyā, la négation

porte implicitement sur l’activité exprimée par la racine. Le cas abrāhmaṇa laisse planer le
doute que quelque personne autre qu’un brahmane puisse être le sens voulu.



168 TRADUCTION

n’est pas cohérente 390, une interprétationmétonymique s’impose, à savoir
que la non-existence du vent, dont la contrepartie positive est « n’importe
quelle forme », est « sans qualification ». L’idée que l’on s’en fait alors est
qu’une existence (sattā) persistante, dont l’agent est le manque de forme,
est située dans le vent 391. En vérité, la négation de la contrepartie posi-
tive [du vent, c’est-à-dire de la forme en soi], et l’affirmation de la non-
persistance [du vent], reviennent au même 392. C’est-à-dire : « [Quant au
vent], le manque de forme existe ». Cela suffit à invalider l’opinion des lo-
giciens, à savoir, que l’activité [exprimée par le verbe] est qualifiée par la
non-existence « sans qualification » [plutôt que par le pratiyogin, « contre-
partie positive », de l’objet nié] 393. [129]

Mais, répond l’interlocuteur, si d’après vous le pot absent est compris
d’abord en fonction du pot existant, alors le nier ensuite en utilisant la
particule nañ n’est pas cohérent — car, si le pot existe, l’interdiction en est
déplacée ; s’il n’existe point, l’interdiction en est vaine, car déjà accomplie,
comme le déclare le dicton :

La négation des choses existantes n’existe pas ; la négation des
choses qui n’existent pas n’est pas attestée. Par [la force de]
cettemaxime le sens de la particule négative est relégué à l’en-
fer 394.

À cela, non! Lemot en tant que signifiant reste dans l’esprit ; son sens en
tant que signifié reste dans l’esprit — cela veut dire que l’objet en dehors de
390. L’interlocuteur prétend, en réponse, que la négation ne serait possible qu’à condition

que la contrepartie positive (pratiyogin) de l’objet nié ait une forme sensible (rūpa), comme
le pot. Or le vent est dépourvu de forme. En l’absence d’un pratiyogin, la négation ne porte
sur rien. Le déni en est alors tautologique.
391. Le vent n’y est que le lieu de la négation, ce qui y est nié est la forme elle-même.
392. Samaniyata(tva) : vyāpyatve sati, vyāpakatvam (NK, p. 957). Ou bien, la tautologie.
393. Pour les logiciens, la négation est une qualification du verbe, et non le verbe une

qualification de la négation. Faire porter la négation sur le verbe n’évite pas les difficultés
constatées, car l’agent est toujours sans forme (arūpa) : « L’absence du vent ne souffle pas ».
394. Pramāṇaviniścaya 226 (voir, pour le Sanskrit, A.Wayman,AMillenniumof Buddhist Logic,

p. 193). La citation dans la PLM d’un texte bouddhique vaut d’être notée.



TRADUCTION 169

l’esprit peut bien être nié par la particule nañ, sa signification reste dans
l’esprit 395. La portée en est que le pot, en tant que conçu, n’existe pas à
l’extérieur [de l’esprit]. On peut objecter que la particule nañ nie [non pas
le pot, mais] la notion d’existence communiquée par le verbe asti, « est »,
dont le pot fournit le contenu objectif ! Cette esquive est sans mérite, car
la notion d’existence n’est pas visée par la négation et n’est même pas men-
tionnée dans la déclaration. Par conséquent, sont réfutés les logiciens qui
rechignent à se replier sur l’idéalité du mot — préférant charger leurs ex-
plications de la particule nañ de présuppositions inutiles 396.

L’expression « Le pot n’est pas un tissu » fait état d’une énergie inouïe,
la métonymie, puisque le mot pot s’y réfère [non pas à l’objet pot, mais]
[130] au soutien d’une relation de différence, dont le pot est le terme cor-
respondant (pratiyogin). C’est le rôle de la particule nañ de révéler l’inten-
tion [sous-jacente à la phrase]. Or « révéler l’intention » signifie « suggé-
rer », comme il est dit au-dessus. C’est l’accord grammatical du pratiyogin,
« terme correspondant » [à savoir, le pot] avec l’anuyogin, « terme de réfé-
rence » [à savoir, le tissu] qui détermine que la relation en cause est celle
de « la différence [de l’un par rapport à l’autre] » 397. Cela conforte le point
de vue de nos prédécesseurs.
395. La relation entre l’œil et son objet est sensorielle ; la relation entre le mot et son sens

est conceptuelle.
396. Le sens d’abhāva, suggéré par la particule nañ, ne relève que du pot, car la contre-

partie du pot nié est le pot qui existe, et non pas l’esprit qui existe : nañsattve yena śabdena
yasyāstitvaṃpratīyate tasyaivābhāvo bodhyate | buddhiś ca nahi sattādiśabdapratipādyeti bhāvaḥ
(K. Śukla). Śukla donne, comme exemple de « présupposition superflue », śaśaśr̥ṅgaṃ nāsti,
« La corne du lièvre n’existe pas », qui ne s’explique pas sans postuler l’existence d’une telle
corne (p. 130).
397. C’est l’accord « inattendu» du pratiyogin (le pot) avec l’anuyogin (le tissu) qui conforte,

voire nécessite, le recours à la métonymie. Un tel accord— souvent celui d’un nom avec un
adjectif — signale en principe que les deux termes sont coréférentiels (sāmānyādhikaraṇya),
l’un désignant une substance et l’autre un attribut, mais qu’ils sont inséparables dans le
même substrat. Évidemment, le pot et le tissu ne partagent pas le même substrat, mais ils
ont quand même une propriété en commun : la différence — qui pourtant les rapproche.
Et ce rapprochement est considéré un brin métonymique par rapport à l’unité véhiculée



170 TRADUCTION

Vu que le mot ghaṭa y est compris métonymiquement au sens du
« terme correspondant », que la particule nañ suggère [un pot] qui est
«doté de différence» (bhedavat), les logiciens observent que lemot tissu est
également «doté de différence»—une différence dont lemot ghaṭa, « pot»
est le terme correspondant 398. Cette observation n’est pas pertinente, vu
que la différence n’est pas liée syntaxiquement aumot ghaṭa, « pot » [qui est
dit être « doté de différence »] : la différence n’est qu’un élément de la phrase
caractérisant le pouvoir suggestif de la particule. Voir le dicton « Le sens
du mot est lié avec le sens d’un autre mot, jamais avec les éléments du
mot » 399. En outre, il n’est pas permis d’interpréter métonymiquement un
mot qui dépend d’un autre lui aussi interprétémétonymiquement. Bref, de
l’avis du Bhāṣyakāra ∗, pour expliquer la force des particules, on n’a aucune
raison d’avoir recours ni à la métonymie, ni au sens traditionnel 400. [131]

La particule eva suggère soit la restriction (avadhāraṇa), soit l’impos-
sibilité (asaṃbhava) — ce qui est confirmé par Kaiyaṭa, qui commente le
vārttika evecāniyoge, « [Et] devant la particule eva n’ayant pas la valeur d’in-
jonction [niyoga] » : « Ici niyoga veut dire “restriction”, son absence, “impos-
par l’accord grammatical. Elle est suggérée par la particule nañ, en ce sens que, en l’absence
de la particule, on aurait affaire à une simple apposition, du type roi-soleil.
398. On retourne ici à l’exemple ghaṭo na paṭaḥ, « Le pot n’est pas un tissu ». Le mot tissu

peut également s’expliquer comme unemétonymie, étant aussi « doté de différence » : voir
note suivante.
399. C’est-à-dire, la différence (bheda, « ce qui différencie») n’est pas attribuée directement

(abhedānvaya) au mot ghaṭa, comme l’est la simple négation de la forme primitive (x ≠ y). La
différencen’est qu’un élément du sens entier suggéré (selon les grammairiens) par la particule
nañ : « doté de la différence » (bhedavati nañarthe). On ne peut pas extraire du prédicat l’élé-
ment bheda pour qu’il qualifie un terme déjà qualifié par le prédicat entier. Que la femme
de Caitra soit belle n’implique pas que Caitra soit beau lui aussi. Voir n. 642, p. 241 et n. 226,
p. 120.
400. Les pūrvapakṣa examinés ci-dessus, faisant valoir soit le sens traditionnel soit la mé-

tonymie, prétendaient contourner la thèse des grammairiens, à savoir, que la force des par-
ticules s’explique comme une sorte de suggestion, la troisième énergie des mots. Patañjali,
en s’abstenant de trancher, se montre cependant partisan d’une troisième voie.

∗. Litt. « l’auteur du Bhāṣya » (pour Mahābhāṣya), c’est-à-dire Patañjali.



TRADUCTION 171

sibilité” » 401. C’est la particule eva qui suggère (dyotaka) les deux significa-
tionsmentionnées. Etmême en l’absence de la particule, le sens [de restric-
tion] peut être sous-entendu : une phrase entière peut servir de restriction,
comme l’ont dit à juste titre nos prédécesseurs. Les poéticiens, quant à eux,
ont différencié trois sens dumot eva : pour suggérer l’excès (prācurya) : lava-
ṇam evāsau bhuṅkte, « Il ne consomme que du sel » ; pour suggérer qu’un
mot s’emploie de préférence dans ce sens (arthaka) : ghaṭa eva prasiddhaḥ,
« […] utilisé communément au sens de pot » ; et pour suggérer l’impossibi-
lité (asaṃbhava) : kveva bhokṣyase, « Où donc vas-tu manger? » 402. [132]

La restriction est de trois sortes : associée au sujet de la phrase, la par-
ticule eva laisse entendre que la qualité attribuée au sujet lui appartient
exclusivement ; associée à la qualité, la particule eva laisse entendre que le
sujet nepeut jamais être privé [de la qualité] ; associée au verbe, la particule
eva laisse entendre que [le sujet] ne peut être privé qu’exceptionnellement de
la qualité mentionnée. [Par exemple], associée au sujet : pārtha eva dhanur-
dharaḥ, « Arjuna seul est l’archer ». [133-134] Le sens en est que le statut
d’archer illustré par Arjuna n’est manifesté par aucun autre archer. Donc la
possibilité est exclue qu’un autre puisse prétendre au statut d’archer [illus-
401. Kaiyaṭa ad vt. 3 ad P. 6.1.94 : l’aphorisme eṅi pararūpam (Renou, GP, vol. 2, p. 136) sert

d’exception (bloquant la vr̥ddhi) à l’aphorisme vr̥ddhir eci (P. 6.1.88), qui prescrit la vr̥ddhi
comme substitut unique d’une voyelle -a (ou -ā) suivie d’une diphtongue : a+e > ai, a+o > au.
Selon le vārttika, l’exception, qui porte sur des préverbes se terminant par -a, s’étend à la
particule eva, à condition que celle-ci ne figure pas dans une commande. Kaiyaṭa conti-
nue : kveva bhokṣyate | atrānavaklp̥tāv evaśabdaḥ, « “Où — en effet — peut-on manger?” — là,
en raison de l’impossibilité de concevoir (anavaklp̥ti) [un endroit où l’on peut manger], le
mot eva [reste inchangé, comme le veut le vārttika] ». Voir P. 3.3.145, où anavaklp̥ti signifie
«manque de crédibilité » (Renou, GP, vol. 1, p. 251). C’est Nāgeśa (Uddyota, ad loc.) qui fait
l’amalgame entre anavaklp̥ti et asaṃbhava : bhojanaṃ kvacit api na saṃbhāvyata ity arthaḥ, et
semble distinguer l’exception des cas usuels de restriction. Dans la LM (p. 706), la deuxième
moitié de la phrase attribuée à Kaiyaṭa fait défaut.
402. Ce que la particule eva « restreint » en ce cas est la capacité de l’imagination de for-

muler une alternative. Ici les usages de la grammaire et de la poétique s’entremêlent, don-
nant aussi des exemples de figures de rhétorique, comme l’hyperbole (prācurya) : « Il ne
consomme que du sel » : il en consomme trop, etc.



172 TRADUCTION

tré par Arjuna]. Associé à la qualité : śaṅkhaḥ pāṇḍura eva, « La conque est
assurément blanche ». Par « être privé de » (ayoga) est signifiée l’absence
d’une relation [avec la qualité notée] ; par « exclusion » (vyavaccheda) est
signifiée la cessation [de cette absence]. La portée en est que la conque fait
preuve d’une qualité de blancheur dont la négation répétée [c’est-à-dire,
le déni de l’absence] ne peut que rehausser la persistance — ce qui ne fait
que réaffirmer le sens conventionnel (prakr̥tārthadārḍhyabodhanena), à sa-
voir, que la séparation [de la conque] d’avec sa propriété de blancheur est
exclue ! On en conclut forcément que [la conque] n’est jamais bleue 403. As-
socié au verbe : nīlaṃ sarojaṃ bhavaty eva, « Le lotus bleu certes existe ».
C’est ici la privation inconditionnelle de la qualité bleue qui est exclue. C’est-
à-dire qu’on y admet la possibilité, quelque part, d’un lotus qui ne serait
pas bleu : est exclue la privation sans exception [de la couleur bleue] 404.

Parfois, le sens de restriction se laisse comprendre sans que la particule
eva soit employée, conformément à la maxime « La phrase entière [peut
fonctionner] comme restriction ». Par exemple, dit le Bhāṣya : « Ayant ap-
pris que “le coq domestique ne doit pas être mangé”, on en infère que “le
coq sauvage peut être mangé” » 405.

Les poéticiens, en revanche, dans les traités sur les figures de rhéto-
rique, identifient une figure dite parisaṃkhyā, « énumération » : la réaf-
403. Le sens est : la conque qui n’est pas blanche n’existe pas. Selon K. Śukla, il s’agit d’une

sorte de jugement analytique : la conque étant de sa nature blanche, dire qu’elle est blanche
revient à nier formellement la possibilité qu’elle ne le soit pas.
404. Nier « aucun lotus n’est bleu » revient à affirmer qu’il en existe (au moins) un qui

l’est.
405. La citation exacte ne se retrouve pas dans l’édition de Kielhorn. Il s’agit peut-être

d’un pastiche de trois passages, dont le plus proche de notre texte serait Paspaśāhnikā, p. 5,
l. 16-17, qui propose l’exemple supplémentaire, abhakṣyo grāmyaśūkara iti. À cela Patañjali
ajoute abhakṣyapratiṣedhena vā bhakṣyaniyamaḥ. Voir aussi Paspaśāhnika, p. 8, l. 10, etMBh ad
P. 7.3.14, auquel s’ajoute ity ukte sutarāṃ nāgaro ’pi na bhakṣyate, « Disant cela, plus encore,
le coq de ville ne se mange pas » ∗.

∗. Cette traduction a pour objectif de rendre littéralement l’adverbe comparatif su-
tarām, mais on dirait plutôt : « Lorsqu’on dit cela, le coq de ville se mange d’autant moins ».



TRADUCTION 173

firmation d’une chose déjà validée par un mode de connaissance fiable
(pramāṇa), afin de souligner, en l’absence d’autre motivation, [135] qu’il
n’existe rien de semblable à cette chose. Le Bhāgavata déclare :

Dans ce monde, on s’adonne au sexe, à la viande, à l’alcool
Sans y réfléchir ! Il est alors vain d’en enjoindre la pratique.
Tous les trois néanmoins sont enjoints dans des conditions pré-

cises :
Lors du mariage, dans le contexte du sacrifice animal,
Et quand on s’engage à boire les restes de la libation de soma.

Ces injonctions laissent entendre que dans d’autres conditions le sexe, la
viande et l’alcool sont prohibés 406 ∗. Par le mot sexe, on comprend « rapport
sexuel » ; par viande, « poisson, etc. ». Avec l’alcool, ces inclinations font
partie de la nature de l’homme en tant qu’animal (prāṇimātra) : il est in-
utile de les enjoindre. Pour la même raison, les injonctions suivantes [qui
se trouvent dans des textes] védiques 407 ne doivent servir à rien : « Il doit
s’approcher de sa femme dans les jours suivant la fin de ses époques », « Il
prend les coupes de liqueur pendant la Sautrāyaṇī » et « Il doit manger des
406. Bhāgavata 11.5.11 (éd. Gītā Press, vers cité aussi dans la LM, vol. 1, p. 720). Le terme

vyavāya (en ce sens) est attesté aussi BP 12.3.40. Voir Manu 3.45 (trad. Bühler, p. 83). La
présente discussion ne doit rien (semble-t-il) au commentaire de Nāgeśa sur KP 10.119,
parisaṃkhyālaṃkāra.
407. Ces « injonctions » ne se retrouvent pas dans les textes védiques canoniques connus ;

elles relèvent, pour la plupart, des commentaires tardifs de laMīmāṃsā. VoirMīmāṃsākośa,
p. 1243 (col. 1), 3951 (col. 2), 4319 (col. 2). Voir aussi MNP, éd. Edgerton, § 341 sqq. Selon la
Mīmāṃsā, l’injonction dharmique nous fait connaître un acte ou l’aspect d’un acte dont le
caractère obligatoire nous serait autrement inconnu.

∗. Le passage qui commence par « Parfois le sens de restriction se laisse comprendre
sans que la particule eva soit employée […] » et s’achève ici est cité, traduit et commenté
dans l’article d’Edwin Gerow intitulé « Parisaṃkhyā et parisaṃkhyāna », paru dans le Bulletin
d’études indiennes No 36 (2023-2024), p. 327-336. La traduction y comporte de menues varia-
tions rédactionnelles (par exemple, śabda-, traduit ici « particule », y est traduit « mot »,
plus littéral). Pour un examen détaillé du concept de « privation » et de l’ornement pari-
saṃkhyā, on consultera ce même article.



174 TRADUCTION

restes du sacrifice [animal] ». La femme est l’épouse, après tout. Donc le
vers précise qu’il s’agit d’« [injonctions] conditionnées » : s’y adonner n’est
justifié que dans de telles conditions. En somme, une restriction de cette
sorte implique que la pratique ciblée est en principe proscrite, ce qui est
confirmé par le vers cité. « [Proscrite] dans d’autres conditions » peut-on
gloser. On dit : [136]

L’injonction [d’origine] fait connaître [un devoir] qui autre-
ment serait inconnu.
L’injonction de restriction fait savoir laquelle des alternatives
doit être exécutée. L’injonction d’énumération (parisaṃkhyā)
fait savoir quel élément de l’ensemble est visé quand l’injonc-
tion s’applique à tous également 408.

L’injonction [d’origine] 409 est illustrée comme suit : svargakāmo ’śva-
medhena yajeta, « Celui qui désire l’immortalité devrait exécuter le rite dit
“sacrifice du cheval”». L’injonction d’énumération est illustrée par l’injonc-
tion pañca pañcanakhā bhakṣyāḥ, « Cinq animaux à cinq ongles sont à man-
ger ». Elle stipule que la faim qu’on éprouve n’est à apaiser qu’en mangeant
de la viande de lièvre, etc., jamais en mangeant celle du chien, etc. 410.

L’injonction de restriction est illustrée par « On bat les grains de riz ».
Ici la nécessité de décortiquer les grains est tenue pour acquise 411. Or le
décorticage peut se faire soit par battage (avahanana), soit en fendant les
408. Kumārila, TV ad MS 1.2.34 (éd. ĀSS, p. 60). Le passage n’est pas cité dans la LM (vol. 1,

p. 720-23).
409. «D’origine» ou « sans précédent » (apūrva). Notons que la détermination apūrva s’ap-

plique à toute injonction dharmique, qu’elle fasse connaître un rite (généralement en ci-
tant son nom) jusqu’alors inconnu, ou un aspect accessoire (guṇa) jusqu’à présent non at-
testé, d’un rite déjà prescrit. L’exemple canonique de l’utpattividhi (aussi apūrvavidhi) est
jyotiṣṭomena svargakāmo yajeta, « Celui qui désire l’immortalité devrait sacrifier avec le jyoti-
ṣṭoma ». Voir Edgerton, MNP, p. 48, n. 17.
410. Voir Mīmāṃsākośa, p. 2412 (col. 2). Quoique les deux puissent assouvir également la

faim.
411. Sans décortiquer les graines, on n’arrive pas à les cuisiner, et aucun enseignement

védique n’est requis pour nous apprendre à cuisiner le riz avant de le manger.



TRADUCTION 175

grains un à un avec les ongles (nakha-vidalana). [137] L’injonction alors
nous fait savoir que le mérite s’acquiert au moyen du battage [à l’exclusion
d’autres moyens] 412. Nonobstant les trois déficiences dont font preuve
les injonctions de restriction et d’énumération, à savoir, « l’annulation du
sens inhérent [de la commande] », « la mise à l’écart de la précondition
(prāpta) », et « la postulation d’un autre sens », les anciens ont maintenu
que, faute de mieux, ces injonctions doivent être agréées 413. Les grammai-
riens, en revanche, utilisent la formule « [injonction d’]énumération » dans
le sens d’« [injonction de] restriction », car les deux ont ceci en commun
que la conséquence en est la suppression d’autres [possibilités]. En outre, le
Bhāṣya cite l’injonction pañca pañcanakhā bhakṣyāḥ, « Cinq animaux à cinq
ongles sont à manger », comme un cas de restriction 414. Ce résumé suffit
pour le moment.
412. La parisaṃkhyāvidhi s’apparente à la niyamavidhi, à cette différence près que les alter-

natives parmi lesquelles il faut choisir se conçoivent soit comme également viables (dans
le cas de l’énumération) soit comme incompatibles (dans le cas de la restriction). Ici, man-
ger du chien ne s’oppose pas au fait de manger du lièvre, mais décortiquer la graine par
battage rend caduque la procédure alternative, la décortiquer avec les ongles.
413. L’enlèvement de l’enveloppe « avec les ongles » ne se fera pas, dès lors qu’on aura

adopté le battage ; le décorticage «avec les ongles», quoique admis (prāpta) par la commande,
est déconseillé ; la restriction « cinq » s’ajoute à la commande afin d’en restreindre la portée.
414. Paspaśāhnikā, p. 5, l. 14-15. Voir aussi p. 55 sqq., supra. Même leMīmāṃsākośa déclare à

ce propos : iti niyamekr̥te.Nāgeśa, dans la LM (vol. 1, p. 713 sqq.), se livre à une argumentation
assez étendue en défendant la thèse selon laquelle les termes niyama et parisaṃkhyā sont
utilisés de façon interchangeable.



176 TRADUCTION

LES DIX TEMPS ET MODES (DAŚALAKĀRĀḥ) 415

Quoique les logiciens attribuent les significations des temps et des
modes à leurs formes abstraites, l’expérience de l’homme ordinaire les
leur fait attribuer aux désinences qui remplacent les formes abstraites [au
cours de la dérivation du mot] — une prise de position confortée par le
Bhāṣya, qui dit « Seul le mot articulé communique un sens, le mot virtuel
n’en communique aucun » 416. Le protocole suivant est à adopter : les si-
gnifications attribuées [par commodité] aux formes abstraites par des in-
jonctions comme vartamāne laṭ et laḥ karmaṇi 417 sont [en effet] affectées
aux désinences actuelles en conformité avec la maxime selon laquelle les
valeurs de l’original passent au substitut 418. [138] En revanche, les signifi-
cations du nombre, du temps, de la rection et de l’action [bhāva, ou « sens
de la racine » (Renou, TG, p. 243)], ne sont portées que par les [désinences],
qui se substituent [aux formes abstraites]. Plus particulièrement, le sens
415. Les dix lakāra sont des désignations techniques qui « ont pour élément la

consonne l », soit laṭ, liṭ, luṭ, lr̥ṭ, leṭ, loṭ, laṅ, liṅ, luṅ, lr̥ṅ. Chacun sert de substitut, respective-
ment, aux « vraies » désinences du présent, du parfait, du futur proche, du futur lointain,
du subjonctif, de l’impératif, de l’imparfait, de l’optatif, de l’aoriste et du conditionnel : les
« vraies » se substituent aux « fictives », qui ainsi « se réalisent ».
416. Anuccārita, c’est-à-dire en cours de formation. La citation exacte n’est pas attestée

dans l’édition de Kielhorn, mais un sentiment analogue s’exprime dans le commentaire ad
P. 1.1.68 : śabdenoccāritenārtho gamyate, « Le sens est compris au moyen du mot prononcé »
(éd. Kielhorn, vol. 1, p. 175).
417. P. 3.2.123, « Les désinences du laṭ valent quand il s’agit de l’actuel » ∗ ; P. 3.4.69, « Les

affixes […] notés par l’indice l (laḥ) […] valent quand il s’agit (de l’agent) ainsi que de l’objet
direct (= valeurs actives et passives) » (Renou, GP, vol. 1, p. 271, 206).
418. P. 1.1.56 : sthānivad ādeśo (’nalvidhau), « Un substitut est traité comme l’original (dont

il occupe la place) » (Renou, GP, vol. 1, p. 16) — le cas typique de l’atideśasūtra, « (enseigne-
ment appliqué par) transfert (de telle règle, valant d’abord dans tel sū[tra], à tel nouveau
sū[tra]) » (Renou, TG, p. 7).

∗. Il s’agit de la traduction de Renou. L’adjectif « actuel » traduit vartamāna-, litt. « ce
qui a lieu présentement », « procès en cours » ou «procès envisagé comme une constante ».
Le terme technique laṭ désigne le présent.



TRADUCTION 177

du temps présent est porté par les désinences qui remplacent l’original
laṭ ; la notion d’agent par les suffixes verbaux affectés aux thèmes à l’actif
(śabādi) ; les notions d’objet [direct] et d’action, par les désinences affectées
au thème passif (yak), y compris l’aoriste passif (ciṇ) ; les nombres, à savoir
le singulier, etc., par les désinences qui portent le sens d’objet [direct], ou
celui d’agent 419. On dit :

Quant aux deux sens de la racine, les expressions abstraites
taṅ, yak, ciṇ, etc., impliquent [que le verbe] soit relié au sou-
tien du résultat [à l’extérieur de la racine] ; les expressions abs-
traites śap, śnam, etc., impliquent [que le verbe] soit relié au
soutien de l’activité, [également à extérieur] 420.

On a déjà dit que le résultat et l’activité sont exprimés par la racine. As-
socié aux désinences verbales, le nombre exprimé par la désinence est une
qualification de la rection exprimée par la même désinence 421. Le temps,
en revanche, est une qualification de l’activité [exprimée par la racine]. Et
encore : —

Les sens du résultat et de l’activité sont exprimés par la racine,
celui du soutien [du résultat ou de l’activité] par les désinences
verbales [groupées sous l’abréviation] tiṅ. Le sens de l’activité
jouit de la priorité par rapport au sens du résultat ; [les sens de
la racine] sont qualifiés par les sens des désinences 422.

419. Ubhayasamabhivyāhāre : à noter, l’exception réservée aux formes bhāve, où le
« nombre » (toujours le singulier) est prescrit de façon arbitraire, le verbe ne pouvant s’ac-
corder ni avec un objet (inexistant) ni avec un agent (à l’instrumental).
420. Vaiyākaraṇasiddhāntakārika (de Bhaṭṭojidīkṣita) 3, commenté par Kauṇḍabhaṭṭa, VBS,

p. 48 sqq. Taṅ (désinences médio-passives), etc., voir P. 1.4.100, 3.1.67, etc. ; śap (désinences
actives), P. 3.1.68, etc.
421. Par cette formule succincte, Nāgeśa clarifie le fait que le nombre associé à la dési-

nence est une qualification du sens de la désinence, c’est-à-dire de la rection, et par là est
affecté au terme qui sert d’agent ou d’objet (direct) du verbe.
422. C’est-à-dire, sont prioritaires par rapport aux désinences. VSK 2, commenté par

Kauṇḍa, VBS, p. 8 sqq.



178 TRADUCTION

Le sens d’agent affecté aux désinences tiṅ qualifie l’activité [exprimée
par la racine] ; le sens d’objet en qualifie le résultat. Dans l’enseignement
de Yāska, « L’élément principal du sens du verbe est le devenir (kriyā)… » 423,
[139] lemot kriyā (kriyāpada), entendu comme unmoyen (karaṇa), se réfère
à l’activité (vyāpāra), mais entendu comme un fait, au résultat (phala) [de la-
dite activité]. La phrase « Caitra s’approche du village » s’entend comme
suit : il existe une activité [se déroulant] à l’heure actuelle favorable à une
conjonction, dont le village, l’objet à atteindre, est [le soutien], et dont
l’agent [qui l’atteint] n’est autre que Caitra, qualifié par la singularité. En re-
vanche, la phrase « Le village est approché par Maitra » s’entend : il existe
une conjonction fondée sur un objet qui n’est autre que le village, née d’une
activité qui se déroule à l’heure actuelle et dont l’agent estMaitra 424. [140]

Le terme temps présent exprime une activité qui a débuté mais qui n’a
pas encore pris fin 425. [141] Les désinences du parfait expriment [une acti-
vité qui a eu lieu] dans le passé avant aujourd’hui, et dont le locuteur n’a
pas été témoin 426. Les valeurs restantes du parfait [à savoir, la personne,
le nombre, etc.] sont traitées comme celles du présent (laṭ). [142] La sti-
pulation que le locuteur n’était pas témoin est une détermination de la
rection [exprimée par la terminaison], et pas de l’activité [exprimée par la
racine] — donc on ne fait aucune entorse au Bhāṣya qui affirme, à propos
de l’aphorisme prescrivant le parfait, que tout verbe « dépasse la capacité
des organes des sens » 427.

Quant aux racines posées comme auxiliaires pour former le parfait
423. Voir n. 230, p. 122 et n. 243, p. 126, ci-dessus. Kriyāpada ici pour le bhāvapada attendu.
424. La destination d’un verbe de mouvement est fléchie en sanskrit à l’accusatif : maitro

grāmaṃ gacchati. Au passif la destination devient le sujet : grāmo gamyate maitreṇa, à l’instar
de gr̥haṃ nirmīyate maitreṇa, « La maison est construite par Maitra ».
425. P. 3.2.123 : vartamāne laṭ.
426. P. 3.2.115 : parokṣe liṭ (à lire avec 3.2.84 et 111) ; « parokṣa : “ce qui est situé hors la vue”

du sujet » (Renou, TG, p. 201.)
427. Ad 3.2.115 (éd. Kielhorn, vol. 2, p. 120). La condition qualifie le verbe en général, pas

spécifiquement le parfait. L’activité verbale, composée d’une série d’actions momentanées,
est saisie conceptuellement comme un ensemble (piṇḍībhūta). Voir Renou, GS, § 337. En



TRADUCTION 179

périphrastique, à savoir, kr̥, « faire », bhū, « devenir », et as, « être », [on
peut dire qu’]elles expriment l’activité en général. Suffixées au thème en
-ām, elles valent cependant comme des spécifications des activités expri-
mées par les thèmes 428. Le sens générique est lié au sens spécifique par
la relation d’identité immédiate (abhedānvaya). Quand les racines kr̥, etc.,
sont suffixées à un thème en -ām intransitif (akarmaka), l’activité [qu’elles
évoquent] n’est, elle aussi, qu’intransitive. En fait, les auxiliaires kr̥, bhū,
etc., n’expriment que le sens généralisé d’activité, dont l’élément résultat
a disparu. Peaufinons alors la définition : la transitivité ou l’intransitivité
[de l’expression] relèvent uniquement de la racine à laquelle le suffixe -ām
est apposé, [quoique ce soit l’auxiliaire]. Donc la phrase edhāṃcakre caitraḥ,
« Caitra a prospéré », s’entend : « Il y a eu une activité, qui n’est autre que
l’activité de prospérer, qui s’est manifestée dans un passé antérieur à au-
jourd’hui, et dont l’agent était Caitra, distingué par sonmanque de visibilité
[par rapport au locuteur] et par sa singularité » 429. Par manque de visibilité,
attribuant lemanque de témoignage directement à l’agent, pas à l’activité dont il témoigne,
Nāgeśa veut ne pas contraindre l’observation de Patañjali.
428. P. 3.1.40 (-ām reconduit de 3.1.35), 1.3.63. Voir Renou, GS, § 362. Le parfait périphras-

tique en -ām remplace le parfait normal à redoublement là où un redoublement est ressenti
commeproblématique, notamment pour des thèmes déjà redoublés (causatifs, désidératifs,
etc.,) ou qui commencent par des voyelles longues ou des diphtongues, tels qu’edhate, etc.
Les sens du parfait portés par les auxiliaires, comme la personne, le nombre, etc., déter-
minent le sens des racines.
429. Les verbes auxiliaires kr̥, etc., expriment à la fois le sens d’activité généralisée, et un

sens d’activité spécifique, car ils servent à verbaliser le thème en -ām auquel ils sont joints.
Le conflit apparent est résolu grâce aux propriétés que les deux sens partagent, comme
la transitivité. K. Śukla relie cette question au cas droṇo vrīhiḥ : « un droṇa [de] riz » (litt.,
« une quantité de riz ayant la mesure d’un bécher »), où le nominatif -s porte (en système
pāṇinéen) deux sens : celui de « mesure en général » (parimāṇa) et celui spécifique à son
emploi comme délimitation du thème droṇa (prātipadikārtha), tous les deux prescrits par
le même aphorisme autorisant le cas nominatif (P. 2.3.46 : prātipadikārtha […] parimāṇa […]
prathamā). La relation entre les deux sens qui contrastent légèrement est réglée, comme ici,
par l’intermédiaire d’un sens partagé, celui de «mesure », car le droṇa est unemesure (voir
VSK 532 ad P. 2.3.46, suivi ici par Nāgeśa). Voir aussi l’usage étendu cité parMonier-Williams
s. v., « un droṇa de terre » : « un lopin qui suffit à faire fructifier un droṇa de riz ».



180 TRADUCTION

on entend l’absence, devant les yeux [du locuteur], [de l’activité] dont la
présence aurait éveillé la cognition [de ce même locuteur]. Par un passé an-
térieur à aujourd’hui, on entend le temps passé, excepté celui d’aujourd’hui
jusqu’à il y a huit prahara 430.

Les désinences du futur périphrastique (luṭ) expriment [une activité]
qui n’a pas encore eu lieu, et qui n’aura pas lieu aujourd’hui. [143] Leurs va-
leurs restantes [à savoir, la personne, le nombre, etc.] sont traitées comme
celles du présent (laṭ) 431. Par n’a pas encore eu lieu il faut entendre que l’ac-
tivité en cause est la contrepartie positive de la non-existence qui la pré-
cède 432. Les désinences du futur simple (lr̥ṭ) expriment [une activité] qui,
sans autre délimitation, n’a pas encore eu lieu (bhaviṣyatsāmānya). Les dési-
nences du subjonctif (leṭ) expriment [une activité] prescrite, etc. — comme
le dit l’aphorisme « Dans la langue rituelle, le subjonctif s’emploie dans le
sens de l’optatif » 433. La particularité du subjonctif par rapport au présent
[indicatif ] consiste en l’ajout des accréments a et ā [aḍāḍāgama] qui aug-
mentent le thèmedu verbe : bhavāti, au sens de bhavati 434. Les désinences de
l’impératif (loṭ) s’emploient [également] pour prescrire, etc.,mais aussi pour
inviter poliment : « Que monsieur prenne la peine d’entrer » ; « Que mon-
sieur boive de l’eau rafraîchissante ». Et pour donner permission : « Que
monsieur parte ».

Les désinences de l’imparfait (laṅ) expriment une activité qui a eu lieu
dans le passé, avec la connotation supplémentaire qu’il ne s’agit pas d’au-
jourd’hui. Les valeurs restantes sont traitées comme celles du présent (laṭ).
430. « Division de temps (correspondant environ à 3 heures) » (Stchoupak et al., DSF,

p. 491).
431. Le futur périphrastique est formé sur la base d’un nom d’agent en -tr̥ suivi en prin-

cipe par une forme conjuguée du verbe asti, «être», utilisé commeauxiliaire : gam+tr̥ > gantā
asmi > gantāsmi, « j’irai ». À la troisième personne, l’auxiliaire est élidé : gantā, « il ira ». Voir
Renou, GS, § 363.
432. C’est-à-dire le terme impliqué par le déni de son existence en ce moment.
433. P. 3.4.7. Le terme chandasi est reconduit de l’aphorisme précédent.
434. P. 3.4.94 : leṭo ’ḍāṭau. L’aphorisme n’attribue aucune force modale particulière à cet

allongement du thème, qui appartient à la langue védique.



TRADUCTION 181

Les désinences de l’optatif (liṅ) expriment aussi une activité qui est pres-
crite, etc. Puisque la notion d’incitation à agir (pravartanā) est évoquée par
quatre des six sens mentionnés dans l’aphorisme 435, à commencer par la
prescription, il est plus commode de traiter ensemble les quatre, comme le
fait Hari :

La notion d’incitation est le fil commun aux quatre.
C’est là où les désinences de l’optatif sont prescrites ;
Pourquoi insister sur les différences? 436 [144]

L’incitation est une détermination essentielle (avacchedaka) de toutema-
tière dont la connaissance provoque de l’activité — c’est-à-dire de toute
connaissance qui facilite la satisfaction d’un désir (iṣṭasādhana) : c’est en ef-
fet le sens porté par l’optatif. En revanche, « accomplir [quelque chose] en
conséquence d’un effort», n’est pas le sens de l’optatif. Car l’effort,même sa-
crificiel, peut être entrepris en vue d’un objectif banal, comme le profit 437.
Le sens n’en est pas non plus qu’en accomplissant [telle ou telle activité],
on évitera des insatisfactions encore plus pénibles, car on peut aussi les
éviter en s’abstenant d’en vouloir à son voisin 438. On en reparlera.

Les désinences de l’aoriste (luṅ) expriment une activité qui a eu lieu
dans le passé, sans autre délimitation. Par a eu lieu dans le passé, on entend
que l’activité est la contrepartie positive de l’activité dont la disparition
435. P. 3.3.161. Selon l’aphorisme, six sens sont attribués à l’optatif : « incitation, invita-

tion, autorisation, souhait, interrogation, requête » (Renou, GP, p. 254). La mention ici de
quatre sens suggère que les deux autres se prêtent moins bien à une interprétation incita-
tive.Voir K. Śukla (p. 144). Pravartanā ici rappelle l’usage ritualiste du terme. Voir Śabara ad
MS 1.1.2 : codaneti kriyāyāḥ pravartakaṃ vacanam ; aussi MNP § 371.
436. Ce vers ne se trouve pas dans le VP tel qu’il nous est parvenu. Voir VP, éd. Abhyankar,

appendice 4, p. 360. Nāgeśa le cite aussi dans la LM.
437. Par exemple, « En faisant cela, j’évite le déshonneur, etc. », au lieu de le faire en

conséquence de l’audition de l’optatif yajeta (vidhi liṅ).
438. Toujours selon la Mīmāṃsā, l’acte qui n’est pas motivé par des commandes « enten-

dues » (śruta) lors de la récitation de la parole védique (śruti) ne relève pas du dharma —
même s’il est en lui-même dharmique.



182 TRADUCTION

est attestée en ce moment. Enfin, les désinences du conditionnel (lr̥ṅ) ex-
priment [une activité] qui a eu lieu ou bien qui aura lieu, mais soumise à la
stipulation qu’elle a été ou sera vouée à l’« outrepassement » (kriyātipatti),
à savoir, qu’elle est soumise à une autre activité dont elle dépend pour sa
complétion (hetuhetumadbhāva). Au passé : « S’il avait obtenu de quoi man-
ger, il aurait pu préparer quelque chose avec » [mais il n’a rien obtenu, et
n’a pu rien préparer] ; au futur, « Si la mousson devait enfin arriver, la nour-
riture ne manquerait pas » [mais la mousson ne va pas arriver, et la nour-
riture fera défaut] 439. Ici s’achève ce traitement abrégé [des temps et des
modes]. [145]

Il convient d’exposer ici brièvement la doctrine des logiciens concer-
nant les désinences verbales (lakāra). Elles sont regroupées sous dix ru-
briques, à savoir, laṭ, etc., et trois significations génériques leur sont attri-
buées : l’agent, le temps, et le nombre. Les grammairiens, dans la foulée
de Patañjali, sont d’avis que le terme agent figure parmi les significations
génériques grâce à l’intermédiaire du mot ca, « et », reconduit de l’apho-
risme laḥ karmaṇi ca […] 440. [146] En revanche, les ritualistes [de l’école de
Kumārila] proposent le terme activité (vyāpāra) au lieu de l’agent, et les lo-
giciens, l’effort (yatna). Ceux-ci en effet ont raison : il est plus commode de
construire l’effort commedétermination essentielle de l’énergie expressive
[de la phrase], qu’il ne l’est de construire l’activité [ou l’agent] 441. Seule la
439. Edhaś ced alapsyata, odanam apakṣyat ; suvr̥ṣṭiś ced abhaviṣyat, subhikṣam abhaviṣyat.

P. 3.3.139, 156. Kutaścid vaiguṇyād anabhinirvr̥ttiḥ kriyātipattiḥ (Kāśikā ad 139). À noter, que
les deux verbes sont conjugués au conditionnel. Renou traduit kriyātipattau : « pour expri-
mer l’outrepassement de l’action (autrement dit, en phrase hypothétique-irréelle) » (GP,
vol.1, p. 249). C’est-à-dire que l’action est présentée comme vouée à l’échec.
440. P. 3.4.69 : « Les affixes […] “l” valent quand il s’agit (de l’agent) ainsi que de l’objet di-

rect […] » (Renou, GP, vol. 1, p. 271). La particule ca sert à reconduire le terme kartr̥, « agent »
de l’aphorisme précédent, kartari kr̥t, P. 3.4.67 : « […] vaut quand il s’agit de l’agent […] »
(Renou, ibid.).
441. Le logicien poursuit : ni l’activité, ni l’agent ne sont communs à toutes les désinences,

dont certaines expriment, le cas échéant, la passivité et l’objet direct, sinon la racine elle-
même (bhāva).



TRADUCTION 183

verbalité (latva) est commune à tous les temps et modes (lakārasādhāraṇa)
comme déterminant essentiel du sens communiqué. La compréhension de
la construction de la phrase est fondée uniquement sur le souvenir de la
verbalité sous-tendant les désinences verbales, qui n’en sont que des substi-
tuts. [147] Surtout, il est onéreux d’attribuer la même énergie expressive
à plusieurs substituts : dans l’éventualité qu’on ne s’en souvienne pas, la
compréhension de la construction de la phrase ne pourrait que reposer
sur une méconnaissance de l’énergie expressive 442 !

Les rections d’agent et d’objet caractérisent aussi les suffixes nominaux
(kr̥t), eu égard à la relationde coréférence [qui les relie à un termenominal],
par exemple : caitro gantā, « Caitra [est celui qui] s’en ira », gato grāmaḥ, « Le
village [a été] approché [par…] » 443. On ne doit pas objecter qu’en ce cas les
suffixes du participe présent śatr̥ et śānac [-at-, -āna-] ne seraient pas carac-
térisés par la rection d’agent, puisqu’ils sont des substituts aux désinences
du temps présent (laṭ) 444. Le résultat souhaité est obtenu grâce à l’énergie
442. L’implication en est que l’effort (yatna) est mieux conforme à la notion de verbalité en

général que ne le sont les termes spécifiques — qui, n’étant pas généraux, exigent à tour de
rôle qu’on leur attribue de l’effort. Et si, par mégarde, on oubliait de le faire, la construction
de la phrase serait fondée sur une appréhension fautive.
443. Voir n. 425, p. 178. Les suffixes kr̥t (à partir de P. 3.1.93 sqq.) forment des noms ou

des nominaux à partir des racines. Ici, le nom d’agent gam+tr̥, « qui s’en va » (P. 3.3.169, au
nominatif ) est visé, et non le futur périphrastique gantā (3e p. s.) de forme identique. C’est
l’accord entre les deux noms qui s’y trouve illustré. Le logicien essaie d’anticiper l’objection
que l’accord nominal ne s’expliquerait pas si les suffixes nominaux étaient privés de leurs
significations d’« agent » ou d’« objet ». Or l’accord, dit le logicien, peut découler directe-
ment du régime de coréférence qui unit le prédicat au thème de l’énoncé, auquel les sens
d’agent ou d’objet sont empruntés : la signification d’agent à Caitra ; la signification d’objet
au village.
444. Les suffixes participiaux sont des suffixes kr̥t, formant des adjectifs à valeur verbale,

qui se substituent aux désinences verbales (tiṅ) selon l’aphorisme P. 3.2.124. Si les formes
originelles étaient privées de leurs significations d’agent, etc., au profit de celle de l’effort,
comment expliquer que leurs substituts aient ces sens? Le logicien répond que l’affectation
en effet découle de la forme originelle (et non du suffixe participial : caitraḥ pacati), où
le sujet affichait déjà la valeur d’agent, avec lequel le prédicat est simplement en relation
coréférentielle.



184 TRADUCTION

expressive de la désinence originale, sans attribuer de l’énergie au substi-
tut. Au nominatif, cependant, l’accord caitraḥ pacan […], « Caitra, cuisinant
[…]», s’explique entièrement envertude la relationde coréférence.N’étant
pas en mesure de dériver la forme d’un original, on n’a d’autre choix que
d’attribuer l’énergie expressive au substitut 445.

Tout compte fait, la différence [entre notre théorie de la syntaxe ver-
bale et celle des grammairiens] revient à ceci : [pour nous], l’ensemble des
désinences expriment l’effort ; en plus, celles de la voixmoyenne expriment
le résultat 446. Donc la phrase [au passif ] maitreṇa gamyate grāmaḥ, « Le vil-
lage est approché parMaitra », s’entend : « [Il existe] un village adapté à un
résultat produit par une approche produite par un effort situé en Maitra ».
Le sens exprimépar le troisième cas [maitreṇa] est l’effort ∗. Le contact [avec
le village] est la conséquence [de cet effort]. Maitra est la détermination
[viśeṣaṇa] de l’effort, celui-ci [est la détermination] de l’acte d’approcher ; ce
dernier [est la détermination] du résultat, qui lui-même [est la détermina-
tion] du village. [148] En revanche, l’expression [à l’actif ] grāmaṃ gacchati
maitraḥ, « Maitra s’approche du village » s’entend : « [Il existe] un certain
Maitra qui est doté d’un effort adapté à une approche dont le résultat est
situé au village ». Le sens exprimé par le deuxième cas [grāmam] est le ré-
sultat. C’est le contact qui produit le résultat. Le village est une spécification
445. P. 3.2.124 : […] aprathamāsamānādhikaraṇe, l’emploi des participes présents au nomi-

natif n’est pas permis, vue la mention aprathamā de l’aphorisme. Plusieurs astuces, cepen-
dant, ont été envisagées pour contourner l’exclusion, y compris la reconduction du mot
vibhāṣā, « alternativement », de l’aphorisme P. 3.2.121 (Renou, GP, vol. 1, p. 207). L’interlo-
cuteur prend note de la particularité de cet usage, mais prétend que la valeur d’agent de la
forme pacan (et aussi sa légitimité) peut dériver, elle aussi, de l’accord avec le nom caitra,
l’agent d’une action non-déclarée jusqu’à présent.
446. Le kartr̥, « agent », prôné par le grammairien comme sens de la désinence verbale,

n’est, selon le logicien, qu’une variante quasi synonymique de la kr̥ti, « effort ». En effet, la
préférence accordée à l’effort explique pourquoi les voix active et passive ne sont que des
variantes formelles d’une seule expression, l’effort étant commun aux deux.

∗. Le terme « effort » traduisait, ci-dessus, le mot sanskrit yatna- ; ici et dans la phrase
suivante, il traduit le mot kr̥ti-. Voir n. 446.



TRADUCTION 185

du résultat ∗, le résultat une spécification de l’acte de s’approcher, qui est
une spécification de l’effort, qui, lui, qualifie Maitra. La différence [entre
les deux constructions] revient à ce que l’agent et l’objet occupent à tour
de rôle la place centrale de l’expression, en échangeant la détermination
chose spécifiée contre celle de spécification. Lesmots, à part la détermination,
ont les mêmes sens dans les deux cas. Dans les expressions [au passif, kar-
maṇi] maitreṇa gamyate ghaṭaḥ […] iṣyate […] kriyate, « Par Maitra le pot est
reconnu, […] désiré, […] fabriqué » †, la [source de la] réalisation (vr̥tti) est
exprimée par le troisième cas [maitreṇa, « parMaitra»] ; l’objet [réalisé], par
le verbe fléchi (ākhyāta) [«est reconnu», etc.]. Le sens en est : « [Il existe] un
pot qui fait l’objet de la connaissance deMaitra », etc. Quant à ghaṭaṃ jānāti
maitraḥ, «M. connaît le pot » [à l’actif, kartari], l’objet [réalisé] est exprimé
par le deuxième cas et le soutien [de l’acte de réalisation] par le verbe flé-
chi. Le sens en est : «Maitra est le soutien de l’acte de connaître dont le pot
est l’objet ».

Le temps est un sens de toutes les désinences verbales (laḍāder arthaḥ),
qui se différencie au cas par cas en temps présent, temps passé, et temps
futur. Le temps présent est exprimé par les désinences du présent : bhavati,
« il est…», etc. ; le temps passé, par les désinences de l’imparfait, de l’aoriste
et du parfait : abhavat, « il était », abhūt, « il a été », babhūva, « il fut », etc. ; le
temps futur, par les désinences du futur périphrastique et du futur simple :
bhavitā, « il va être », bhaviṣyati, « il sera », etc. L’injonction est exprimée par
les désinences de l’optatif, de l’impératif et du subjonctif : bhavet, « il serait
[utile] que…», bhavatu, « qu’il soit… », āgneyo ’ṣṭakapālo bhavati, « Que l’obla-

∗. Les termes « détermination » (ci-dessus) et « spécification » (ici) traduisent le même
vocable sanskrit viśeṣaṇa-. Le premier de ces deux termes est ensuite utilisé pour désigner
les statuts de « spécification » (viśeṣaṇa-) et de « chose spécifiée » (viśeṣya-).

†. Le verbe gamyate pourrait également signifier « est approché », comme dans
l’exemple qui précède. Il s’agit peut-être d’une coquille, mais les deux sens étant possibles,
nous n’avons pas cru bon d’effectuer une correction.



186 TRADUCTION

tion aux huit plats soit offerte au feu » 447. Le nombre exprime l’exclusion
[d’autres quantités] 448. [149] Le subjonctif ne s’emploie que dans des vers
védiques (chandas), où l’allongement [de la voyelle thématique] est faculta-
tif : la forme bhavati y est attestée au sens de bhavāti 449 ∗

Le sens du temps présent, communiqué par les désinences du présent,
qui font connaître aussi l’activité (vyāpāra), etc., vaut uniquement pour
l’activité [exprimée par la désinence, et ne s’étend pas au-delà de la dé-
sinence] 450. Par conséquent, pacati, « il cuisine », s’entend : « Il existe quel-
447. Maitrāyaṇīya Saṃhitā, 1.10.1. Dans le langage rituel, un verbe au présent est souvent

interprété comme un subjonctif, ayant le sens d’un optatif injonctif (vidhi liṅ).
448. Saṃkhyā kevalārthaḥ : la mention « huit », écarte d’autres quantités, sept, neuf, etc.
449. P. 3.4.94. Stricto sensu, Pāṇini ne reconnaît pas cette alternance.
450. Vyāpārādāv eva. Le logicien, pour qui les termes vyāpāra, « activité », et kr̥ti, « effort »,

sont synonymes, continue l’exposé de son point de vue. Le sens du temps présent ne déter-
mine que la terminaison : l’effort actuel ; la racine n’exprime que la pure verbalité : l’activité
hors du temps. Ainsi est validé l’usage ayaṃ na pacati, « Celui-ci ne cuisine pas », lorsque

∗. Ce passage est assez surprenant. Tout d’abord, parce que Nāgeśa propose, comme
exemple de subjonctif, la phrase āgneyo ’ṣṭakapālo bhavati, dans laquelle le verbe, bhavati,
ne peut être analysé que comme un indicatif présent. La dernière phrase du paragraphe
montre qu’il ne peut s’agir d’une erreur textuelle (bhavati « au sens de » bhavāti) : le gram-
mairien considère bel et bien bhavati comme une forme de subjonctif, concurrente de
bhavāti. Il faut rappeler que le morphème de subjonctif est le suffixe -a-, qui donne nais-
sance à un subjonctif « à voyelle brève » dans le cas d’un présent athématique (il s’oppose
alors à un indicatif dépourvu de cette voyelle), et qui se contracte avec la voyelle carac-
téristique des présents thématiques pour donner -ā-. Il ne pourrait y avoir de confusion
que dans le cas où une même racine posséderait à la fois un présent radical athématique
et un autre de la « première classe » (caractérisée par la seule voyelle thématique) : le sub-
jonctif du premier serait en effet homophone de l’indicatif du second. Mais un tel verbe,
à notre connaissance, n’existe pas, et ce n’est pas le cas, quoi qu’il en soit, de BHŪ-, qui n’a
de présent que thématique, et de subjonctif que bhávāti. Il reste à supposer, comme y in-
vitent d’ailleurs la n. 447 et, un peu plus loin, la n. 500, p. 202, que le grammairien analyse
comme une forme concurrente de subjonctif une forme qui est en réalité un indicatif, mais
employé de manière répétée dans un contexte d’énonciation où l’affirmation exprime en
réalité une requête ou une injonction, de manière indirecte — chose constante dans les
hymnes védiques, qui relèvent du rituel. Voir aussi Baroda, p. 180 et p. 202 : samidho yajati,
compris comme une injonction, « Qu’on offre un sacrifice aux bois d’allumage ».



TRADUCTION 187

qu’un dont l’activité adaptée à la cuisson se déroule à présent». Et demême
ailleurs [la même restriction s’appliquant aux autres temps et modes].

À notre avis, le risque que l’idée du « temps présent » s’étende au-delà
de la désinence est évité, parce qu’on a stipulé que c’est la présence (upa-
sthiti) de l’activité évoqué par le verbe fléchi qui est la condition préalable
(hetu) de la prise de conscience spécifique du temps présent produite par
la flexion faisant connaître cette activité. C’est la présence [du verbe flé-
chi] « il sait » qui est la condition préalable de la prise de conscience spéci-
fique du temps présent produite par la flexion faisant connaître cette ac-
tivité 451. La portée de ces notions de cause et d’effet est limitée par leur
proximité immédiate [à la question en discussion], évitant ainsi le risque
de sur-extension. Quant aux verbes jānāti, « il sait », icchati, « il désire »,
yatate, « il s’efforce de… », etc., l’expérience confirme que leur compréhen-
sion est fondée sur la prise de conscience dont le soutien est l’idée du temps
présent 452. [150]
l’activité de cuisson se déroule sans le cuisinier, grâce uniquement au four : ākhyātenopa-
sthāpyakr̥tirūpavyāpāre ity arthaḥ (comm., HSP éd., p. 81). Voir n. 314, p. 145.
451. Ākhyāta : tiṅpratyayānāṃ ākhyātam iti saṃjñā (NK, p. 116), ākhyātam tiṅantam (Uddyota

ad catvāri [Paspaśāhnika, NSP éd., vol. 1, p. 41]), soit « verbe fléchi », dont la valeur fonda-
mentale est l’effort. Cette explication prolixe est selon toute vraisemblance motivée par le
désir du logicien de centrer la hiérarchie sémantique de la phrase sur l’agent, représenté
dans la phrase active par le nom se terminant par le premier cas (le cas nominatif ). Comme
le texte de Nāgeśa l’indique clairement, les autres écoles préfèrent la centrer sur l’activité
(vyāpāra) exprimée par la racine ou sur la terminaison verbale, dont l’élément prioritaire
varie selon l’école. Pour rendre compte de l’étymologie hiérarchique de la phrase, le logi-
cien est obligé de passer par la terminaison, qui seule se rapporte au soutien extérieur de
l’effort. Or l’effort est commun à toutes les terminaisons et ne tient pas compte de la va-
riété des significations exprimées par le verbe. Le logicien est alors obligé de contourner
la terminaison monotone en passant par la racine, à laquelle les significations restantes
sont rattachées, par implication ou par métonymie, du moins. La racine, en quelque sorte,
fonctionne comme le contenu ou comme l’objet de l’effort, qui l’individualise et le rend
multiple, en y rattachant les significations restantes sans nuire au rôle prééminent de la
terminaison.
452. Stricto sensu, il manque au verbe jānāti, « il sait », un objet autre que lui-même sur le-

quel s’exercer : savoir est la conséquence même de l’activité de savoir ; la notion d’objet réa-



188 TRADUCTION

La différence est que les désinences du présent (laṭ) expriment le sens
du temps présent en vertu de leur propre énergie expressive (śaktyā), mais
le sens du soutien (des énergies qui y sont accordées) en vertu de la méto-
nymie. Les désinences duprésent font comprendre le temps présent comme
un tremblement transitoire (upādhispanda) du temps au moment de l’arti-
culation. Les désinences du présent qui valent dans le sens du temps rap-
proché du présent font comprendre qu’il s’agit d’un temps proche de l’arti-
culation. Que ce soit par leur propre énergie ou par métonymie, c’est une
question à traiter ailleurs 453. [151]

Mais si le temps présent et l’effort sont tous les deux exprimés en prin-
cipe par la désinence verbale, comment se lient-ils l’un à l’autre (mithaḥ)?
[En cas de doute] on se replie sur un mot situé à proximité pour s’assurer
que l’on a compris correctement le premier 454. Or la proximité [d’un autre
mot], entendue comme un but à atteindre, sert à la précision (prakāra) du
premier ; entendue comme un moyen, elle présume la matière (viṣaya) à
préciser. [Dans l’un et l’autre cas, la relation de cause à effet est évidente].
Si l’on n’acceptait pas que la proximité (pratyāsatti) fût une relation entre
deuxmots, les deux sens d’un seulmot seraient eux aussi aptes à se lier syn-
taxiquement 455, comme ceux évoqués de façon ambiguë par le seul mot
lisé (« il sait quoi? ») est attribuéemétonymiquement au résultat extrait du verbe, en passant
par le soutien de l’acte de savoir (celui qui sait), transformé en « sujet » (viṣaya). De même
l’effort n’appartient à l’agent que parmétonymie, l’activité pure de savoir n’ayant ni origine
ni complétion. Ce complexe cognitif est impliqué dans toutes les formes de conscience,
mais de façon secondaire, métonymique. L’argumentation est imprégnée de pensée védan-
tique.
453. P. 3.3.131. Les désinences du temps présent s’emploient quand il s’agit d’exprimer

un temps proche (sāmīpya) du présent : gacchāmi : « je m’en irai tout de suite ». L’idée que
ces tournures (et leurs inverses) s’expliquent comme des exemples de métonymie est due,
semble-t-il, à Kauṇḍabhaṭṭa : voir VBS, p. 149-50. Nāgeśa n’en est pas convaincu. Ailleurs :
dhātvarthavicārāvasare (K. Śukla, p. 152).
454. L’interlocuteur, qui n’est pas un grammairien, présume que les deux sens n’existent

pas isolément. Leur « proximité » suggère qu’un rapport les relie, et que l’un doit être lié à
l’autre, l’un le viśeṣya, l’autre le prakāra, à la manière des mots ambigus. Voir p. 115-119.
455. La proximité, en d’autres termes, présuppose deuxmots, leur imposant une relation



TRADUCTION 189

hari [à savoir, « Viṣṇu » et « lion », etc.] 456 ; ou les deux sens exprimés par
la désinence instrumentale du mot daṇḍena, à savoir, l’instrument et la sin-
gularité 457 ! Mais pas si vite ! N’avez-vous pas vous-même stipulé qu’il faut
souvent se replier sur un mot à proximité afin d’interpréter un autre qui
fait l’objet d’un doute? Sinon, comment auriez-vous pu construire les deux
sens de la particule eva, « juste», en l’absence de contextes à proximité pour
les clarifier 458 ? [152]

[Dans les expressions comme] ghaṭo naśyati, « Le pot disparaît », les
désinences du temps présent (laṭ) expriment, primo, que [la disparition]
se produit en ce moment, secundo, que l’objet auquel se réfère le terme
« pot » existait auparavant, et « représente » (pratiyogin), pour ainsi dire,
le pot en train de disparaître. La première signification caractérise l’acte
de disparaître ; la deuxième, l’objet qui disparaît. Bref, on comprend que
le [mot] pot fait référence au pot qui existait avant la disparition en cours.
L’idée qu’on s’en fait généralement est que le mot « pot » correspond au pot
dont la disparition se produit à présent. En vérité, tout le monde est d’avis
que les deux fonctions communicatrices agissent simultanément, car les
deux sens qu’elles communiquent sont en effet compris simultanément 459.
mutuelle, l’un dénotant le sujet (viśeṣya) qui pose le problème, l’autre le prédicat (prakāra,
viśeṣaṇa) qui le résout. Or les deux sens d’une seule désinence ne satisfont pas à cette condi-
tion, n’étant pas rapprochés, mais inséparables.
456. Selon K. Śukla, aśva « cheval » et « Indra », nom d’un dieu.
457. Par exemple, en leur imposant la relation dite āśraya/āśrayin, « le support/la chose

supportée » : Indra/un cheval. La notion de la « proximité », comme elle est développée
ci-dessus, exclut la possibilité que les deux sens d’une seule désinence soient liés syntaxi-
quement.
458. Selon K. Śukla (p. 152), il faut entendre ici le fait que les deux sens de la particule

eva (voir p. 55 sqq.) ne s’entravent pas et n’exigent pas un tiers pour les désambiguïser. En
vérité, les deux sens ne se comprennent pas simultanément, en conformité avec le sakr̥d-
uccāritanyāya : « Chaque articulation n’est dotée que d’un sens ».
459. Les deux significations, dont l’une se rapporte au verbe et l’autre au complément

nominal du verbe, coexistent dans le même vocable et sont comprises en même temps —
sans risque d’ambiguïté. La remarque s’enchaîne avec la discussion qui précède : le temps
est appréhendé śaktyā, le représentant, lakṣaṇayā.



190 TRADUCTION

[Si les désinences] ne signifiaient que l’activité [de disparaître], la liaison
syntaxique évidente qui relie la racine, « disparaître », au thème nominal,
« pot », resterait inexpliquée 460. Et si elles ne signifiaient que le terme cor-
respondant [qui existait il y a combien d’années], le prédicat naśyati, « dis-
paraîtrait », se dirait également du pot disparu il y a longtemps. Par le
même raisonnement, la thèse est réfutée qui voulait que les désinences
du présent caractérisent uniquement le temps présent, mais jamais le de-
venir (utpatti) de l’objet. [153] Certains prétendent que c’est l’existence du
terme correspondant qui est caractérisée par les désinences verbales sous
forme abstraite (latva), tandis que son devenir est caractérisé par celles du
présent (laṭtva) 461. Or deux fonctions (vr̥tti) qui qualifient la même entité
ne sont pas comprises simultanément. Si c’était le cas, la compréhension
de l’instrumentalité et celle de la singularité, qui sont exprimées par lemême
[suffixe : -[e]na du] mot daṇḍena, « au moyen d’un bâton », seraient confon-
dues. Ainsi disent-ils 462.

D’autres disent que les désinences du temps présent (laṭ) du verbe
naśyati expriment la totalité [des éléments] de la disparition (nāśasāmagrī) :
pour cette raison, une disparition survenue il y a longtemps n’occasionne
pas l’usage « [Le pot] disparaît » 463. Pour cette raison, ceux qui procèdent
460. C’est-à-dire : si elles ne faisaient aucune référence au pratiyogin. En ce cas, il ne serait

pas clair que la disparition porte sur le pot. Rappelons que les rections casuelles, soit d’agent,
soit d’objet, sont exprimées par la désinence verbale, à laquelle le sujet au nominatif est
accordé, soit au sens d’agent, soit au sens d’objet.
461. La transformation du pot n’est pas concernée, juste son existence. Cette rectification

de la deuxième signification prétend clarifier le paradoxe selon lequel une entité absente
est exprimée par un terme qui réfère à une entité existante, et ainsi réhabiliter la thèse
qui vient d’être rejetée : la désinence universelle fait référence à la nature du pot (p. ex., au
karmatva), qui persiste, tandis que les désinences spécifiques le font à sa temporalité (dont
le vartamānatva), qui est conditionnée.
462. À l’évidence, l’instrumentalité et la singularité, quoique exprimées par lemême suffixe,

sont enjointes par des règles différentes : P. 2.3.18 et 1.4.22, et se comprennent différem-
ment.
463. Dans le présent, l’activité (vyāpāra) de la racine est au premier plan : le terme sāmagrī,

« totalité », implique la disparition des éléments seriatim— le sens, selon l’interlocuteur, des



TRADUCTION 191

par preuves 464 sont d’avis que l’expression « en cours de disparition » si-
gnifie que l’entité s’approche de la disparition totale [de ses éléments]. Les
grammairiens et les ritualistes [de l’école de Kumārila] sont d’accord que la
compréhension de la phrase dérive principalement de l’activité exprimée
par le verbe. Selon les grammairiens, l’activité est signifiée par la racine.
Alors la phrase « Caitra cuisine du riz » s’entend : « Il existe une cuisson
dont l’agent est Caitra et dont le résultat est du riz [comestible] ». Selon
les ritualistes, en revanche, l’activité, ou plutôt l’incitation [à agir] est si-
gnifiée par le suffixe [verbal]. Alors ladite phrase s’entend : « Il existe une
incitation dont le moyen de réalisation est l’acte de cuisson dont Caitra est
l’agent, et dont le résultat est du riz [comestible] ». Or, selon les logiciens,
la compréhension [de la phrase] est fondée sur le terme fléchi au cas nomi-
natif. Pour eux la phrase s’entend : « Il existe un nommé Caitra doté d’un
effort favorable à la cuisson dont le résultat est du riz [comestible] ». Tous
conviennent que les termes fléchis aux autres cas, l’objet, l’instrument, etc.,
dépendent syntaxiquement de l’activité 465.

Les désinences de l’imparfait (laṅ) expriment le passé au-delà d’aujour-
d’hui. Et celles de l’aoriste (luṅ), le passé sans restriction. Par passé est signi-
fié le devenir (utpatti) [de quelque chose] ∗ auquel correspond sa disparition
(dhvaṃsa) en ce moment 466. Si la définition ne faisait pas référence à la dis-
désinences du présent. Or dans un passé lointain, seul le résultat (phala) est pris en compte :
la disparition en soi (K. Śukla).
464. Prāmāṇikāḥ : Nāgeśa se réfère-t-il aux logiciens bouddhistes? Les « adeptes de la va-

lidité » (pramāṇa) se distinguent-ils des Naiyāyikāḥ, « adeptes des règles d’argumentation »,
auxquels il fait référence constamment? Notons que l’œuvre célèbre de Diṅnāga s’appelle
Pramāṇasamuccaya…
465. Nāgeśa passe en revue les différentes thèses des écoles principales concernant l’élé-

ment central autour duquel s’organise l’édifice syntaxique (anvaya) de la phrase. Il ne
semble considérer que la voix active, mais, comme on le sait, la différence à ce niveau entre
actif (kartari) et passif (karmaṇi) est une affaire de surface.
466. Pratiyogin : voir n. 176, p. 104. Le temps passé se conçoit comme une négation du
∗. Le terme utpatti- est traduit un peu plus loin « apparition », qui s’oppose à « dispari-

tion » (dhvaṃsa-) de manière plus claire.



192 TRADUCTION

parition [correspondant au devenir], [154] la phrase pūrvedyur abhavat, « Il
était hier… » pourrait se référer à quelque chose qui est apparu il y a long-
temps 467. Et aucune connexion syntaxique entre le participe passé, naṣṭa,
« disparu », et la racine naś, « disparaître », ne serait stipulée, car sans la
mention de la disparition, l’apparition ne serait pas située dans un temps et
dans une place [spécifiques] 468. La seule différence à retenir est que l’idée
d’apparition est portée, pour l’imparfait abhavat, « il était », par la racine,
tandis qu’elle est portée, pour le participe passé naṣṭa, « disparu », par le
suffixe [participial -ta-].

Le temps exprimé par les désinences du parfait (liṭ) est exclusivement
le passé, mais avec l’implication que le locuteur n’était pas témoin (parokṣa-
tva) de l’activité exprimée [par la racine] — ce qu’on pourrait déduire de
l’absence d’usages à la première personne, tels que *ahaṃ cakāra, « j’ai
fait…» En revanche, on peut prétendre que l’aphorisme ṇal uttamo vā 469 au-
présent, dont la production ininterrompue est lamarque, conformément à lamanière dont
l’usage des termes positifs est justifié dans les négations. La formule rationalise l’usage du
terme positif (ghaṭa, « pot ») au sens de « pot qui était [mais n’est plus] ». La formule logique
de dhvaṃsābhāva (ou de paścadabhāva) rappelle la vérité psychologique du souvenir, témoin
lui-même de son absence dans le présent. À noter que dans cette perspective, la postériorité
se situe dans l’optique de l’événement passé, donc sa disparition dans le présent est dite
advenir après l’existence terminée. De même pour le prāgabhāva.
467. Car la disparition en ce moment ne serait pas spécifiée. Or l’ajout « dont l’absence

est postérieure à son apparition » place la disparition au moment nommé, en relation avec
l’apparition, à savoir, hier (K. Śukla).
468. La « connexion syntaxique » du pot avec le verbe conjugué naśyati, « disparaît », se

fait sans entrave à travers la désinence -ti, au sens d’agent, mais le participe passé naṣṭa
est dépourvu d’une telle marque de liaison explicite. Comment alors construire la relation
entre le pot et l’activité de disparition? Or lamention d’apparition (utpatti), dans la définition,
supplée ce lien en impliquant un lieu et un temps spécifiques, lesquels, associés au sens
de la racine naś, mettent le pot en rapport avec l’activité indiquée, malgré l’absence de
désinence verbale.
469. P. 7.1.91. Le thème du parfait à la première personne du singulier est facultativement

au degré plein : cakara ou cakāra (normalement au degré long selon P. 7.2.116). L’aphorisme,
en en présupposant la possibilité, fait savoir (jñāpayati) que l’usage de la première personne
n’est pas a priori interdit.



TRADUCTION 193

torise l’emploi du parfait à la première personne. La pertinence de l’apho-
risme est illustrée par les expressions comme «Endormi, j’ai parlé de façon
décousue » et « Ivre, je me suis égaré » 470, qui établissent un lien entre le
manque de témoignage direct et l’esprit distrait. L’implication en est que le
terme parokṣa, « manque de témoignage », s’emploie aussi dans le sens de
pārokṣyasādr̥śya, « ce qui ressemble au manque de témoignage ». L’usage
cakre subandhuḥ 471, pourtant, n’est pas un exemple de verbe au parfait,
mais une particule 472, dont la forme n’est qu’un simulacre de verbe.

Le temps exprimé par les désinences du futur périphrastique (luṭ) et
du futur (lr̥t) est l’avenir. Par temps futur, on signifie l’éventuel devenir [de
quelque chose, utpatti] qui correspond à l’absence antérieure [de la chose,
prāgabhāva] en ce moment 473. [155] Les spécifications de lieu et de temps
se construisent avec le devenir comme des fonctions de localisation (adhi-
karaṇa) : « Le pot sera [éventuellement] à la maison » et « Aujourd’hui
[même] le pot sera à la maison » 474. L’idée du devenir [du pot] est communi-
470. Supto ’haṃ vilalāpa,matto ’haṃ vicacāra : les deux à la première personne du singulier

du parfait.
471. Cet exemple énigmatique signifie-il « (moi) Subandhu ai fait [cette œuvre] », ou bien

« [le poète] Subandhu [l’]a faite »? Si le poète parle de la confection de sa propreœuvre, il en
aurait été le témoin. Alors, ni la première personne, cakre, ni la troisième, cakre également,
ne seraient justifiées. Ou bien s’agit-il, par amalgame, du poète Bhāsa, l’auteur du célèbre
Svapnavāsavadatta? Lui aussi le témoin d’un rêve? Un commentaire d’Abhinavagupta ad NŚ
22.49 peut offrir une solution de l’énigme, où il parle d’un Subandhu, auteur d’une œuvre
intitulée Vāsavadattānāṭyadhārā, qui prend comme objet le célèbre Svapnavāsavadatta de
Bhāsa, et se présente comme un rêve de cet autre rêve — et voilà des rêves imbriqués dans
des rêves ! Voir Bansat-Boudon, Poétique, p. 381 (n. 433). Je suis redevable à l’auteur pour
cette référence.
472. D’où, faute de mieux, le recours à la particule « toute faite » : nipāta, forme « qui

tombe » en dehors de la compétence de la grammaire. Voir n. 332, p. 151. Ainsi peut-on
évaluer toute forme incorrecte ou inexplicable comme un nipāta.
473. Comme la notion logique de dhvaṃsa fait penser à la vérité subjective du souvenir,

celle de prāgabhāva évoque celle de l’anticipation. À noter que l’antériorité est située par
rapport à l’événement à venir, donc son absence en ce moment est dite exister avant sa
création éventuelle.
474. Exemples du futur non circonscrit (lr̥ṭ : bhaviṣyati [P. 3.3.3, 13]) et du futur circonscrit



194 TRADUCTION

quée par la racine ; les idées de correspondance et de soutien, par le suffixe.
Les deux constructions qui en résultent sont : « Le pot est le soutien d’une
activité de devenir qui correspond à son absence antérieure [sans restric-
tion] dans la maison à présent » ; et « Le pot est le soutien d’une activité de
devenir qui correspond à son absence antérieure [dans la maison] aujour-
d’hui ». Si seul le volet de la définition se référant à « l’absence antérieure
[du pot] » (prāgabhāva) était retenu [sans retenir le volet se référant au [pot
comme] soutien du devenir, pratiyogin], alors, ayant appris que Maitra en-
visage d’aller après-demain à la cour après avoir tourné demain un pot à la
maison, on pourrait en déduire que Maitra sera à la cour après-demain 475.

D’autres ont voulu contourner cette difficulté en proposant que la
notion d’absence antérieure n’implique pas le soutien directement, mais
seulement le temps et le lieu spécifiques au soutien. Donc l’expression
« Maitra sera à la cour après-demain » s’entend : « Il existe un certain
Maitra, dont l’existence à la cour et l’existence après-demain servent de
soutiens correspondant à leurs absences antérieures, elles aussi qualifiées
par un lieu et un temps spécifiques, en l’occurrence, la cour et après-
demain ». Ainsi, le défaut de surextension, qui confond les existences du
pot demain et aujourd’hui, est-il évité 476.
dans le temps et l’espace : « un futur qui n’est pas d’aujourd’hui » (Renou, GP, vol. 1, p. 224)
(luṭ : bhavitā [P. 3.3.3, 15]).
475. Seul le pot en tant que terme correspondant à l’absence actuelle (prāgabhāva) est men-

tionné comme condition. Le pot comme soutien de l’acte de devenir ne l’est pas. Nityānanda
(HSG éd., p. 84-85) clarifie ce passage : vartamānaprāgabhāvapratiyogitvasya kriyārūpakāle
sattvāt tādr̥śaḥ prayogaḥ syāt | vartamanaprāgabhāvapratiyogyutpattir atītakriyāyāḥ paraśvo
nāstīti na tādrśaprayogaḥ. C’est la production du pot qui servait de condition pour que le
voyage de Maitra à la cour ait lieu. À part cette condition, rien ne le retient. Il y sera !
476. Cette rectification est destinée à conforter l’idée que l’āśraya, « soutien », peut être

exclue de la définition du futur sans rendre l’activité indéterminé. Le prāgabhāva, alors, ne
concerne que les références temporelles et situationnelles du soutien, qui l’accompagnent
sans le mentionner. On évite, entre autres, le risque de confondre les deux futurs, comme
montre l’exemple. Rappelons le traitement de l’absolutif dans la grammaire sanskrite occi-
dentale : l’activité indiquée conditionne le verbe principal et porte sur un temps antérieur
à celui du verbe principal.



TRADUCTION 195

Quant à naṅkṣyati, « le [pot] disparaîtra », le suffixe verbal porte les va-
leurs du terme correspondant [au pot dont la disparition future est annon-
cée], et du terme correspondant [à l’activité de disparaître] dont la réalisation
(utpatti) au futur est précédée par son absence antérieure (prāgabhāva) 477.
Donc l’expression « Demain le pot disparaîtra » s’entend : « Le mot “pot”
correspond (pratiyogin) au soutien du devenir [actuel du pot], qui correspond
(pratiyogin) [au pot] dont la disparition est prévue demain ». Si, [parmi les
valeurs attribuées] au suffixe, on ne retenait que lamention du terme corres-
pondant [à l’absence antérieure], on risquerait d’étendre trop loin la portée
du temps futur, car on pourrait dire que le pot dont la disparition est pré-
vue pour demain disparaîtra aujourd’hui 478. [156]

L’expression pakṣyati [3e p. s. du futur], « il cuisinera », est motivée
par l’absence antérieure (prāgabhāva) du premier composant particulier de
la procédure de cuisiner. L’expression pakvavān, « il a cuisiné » [pseudo-
participe à l’actif ], est motivée, en revanche, par l’absence du dernier com-
posant particulier de la procédure de cuisiner 479. Car l’adjonction de tel
ou tel élément est la cause d’une compréhension distinctive [de la phrase].
Pour cette raison, les expressions « il cuisinera » et « il a cuisiné » ne s’em-
ploient pas quand le cuisinier est au milieu de la procédure de cuisiner,
même si certaines procédures n’ont même pas débuté, ou si d’autres ont
déjà abouti.

Les désinences de l’optatif (liṅ) expriment l’injonction : yajeta, « il doit
477. La désinence, comme toujours, porte deux « absences antérieures » : celle du pot et

celle de l’activité dans le temps. La racine naś est sémantiquement le contraire de la racine
bhū : la « disparition » est précédée par une « apparition ». Le pratiyogin du pot qui va dis-
paraître est le pot actuel que l’on voit.
478. La disparition peut se produire à tout moment, n’étant plus relative à un événement

(utpatti) à venir.
479. Voir p. 124. On évite ainsi l’éventualité qu’un verbe au futur ou au passé ne s’emploie

pour caractériser le cuisinier au milieu de son travail (K. Śukla, p. 157). Pakvavān, « qui a
cuisiné », à l’actif, est formé à partir du quasi-participe parfait pakva, « cuit ».



196 TRADUCTION

sacrifier», et le souhait : bhūyāt, «puisse-t-il être [heureux]» 480. Ce dernier
laisse présager que l’issue sera de bon augure, ou du moins qu’on souhaite
qu’elle le soit. Les désinences de l’impératif (loṭ) expriment soit l’injonc-
tion, soit la permission (anumati). Par exemple, la forme gacchatu, « qu’il
s’en aille », signifie généralement qu’il existe quelqu’un qui, à la suite d’une
autorisation, fera un effort qui convient à un départ. Les ritualistes [de la
lignée de Kumārila] déclarent, en revanche, que l’injonction exprime une
incitation à agir (pravartanā), [157] synonyme de l’activité qui fait suite à
[l’audition de la désinence de] l’optatif, ou bien synonymede la compréhen-
sion de la désinence elle-même 481. Car la prise de conscience qu’il s’agit
là d’une incitation est la cause de la démarche déterminée par le mot. Dès
que [l’acolyte] entend, par exemple, un verbe conjugué à l’optatif, il se rend
compte que le maître m’incite à agir et s’affaire à lui amener une vache. L’in-
citation, dont le maître est l’origine, est, [disent-ils], une espèce d’inten-
tionnalité (abhiprāya). Or cette thèse ne convient pas. D’abord parce qu’elle
donne à croire que le comportement [de l’enfant] qui tète au sein de sa
mère est fondé sur une prise de conscience, à savoir, que ledit comporte-
ment sert à satisfaire le désir [de se nourrir]. Or il n’y a aucune raison de
supposer qu’une telle prise de conscience soit à l’origine de la démarche
[de l’enfant]. De la mêmemanière, on ne procède pas à l’exécution [du rite]
en ayant simplement compris que la force injonctive [de l’expression] « ce-
lui qui désire l’immortalité […] » consiste en une incitation visant le ciel et
dont lemoyen est le rite. On n’y procède que si l’on comprend que lemoyen
d’accéder au ciel s’impose comme un devoir incontournable 482 [158].
480. Le soi-disant précatif (en vérité un optatif formé sur un thème d’aoriste) est traité

par les grammairiens indiens comme une variante (āśīrliṅ) de l’optatif normal (vidhiliṅ).
481. Deux types de bhāvanā, « force injonctive », sont reconnus par Kumārila et la

Mīmāṃsā : śābdī (la désinence, dont l’audition fait comprendre qu’il s’agit d’une com-
mande) et ārthī (l’impulsion, née de l’audition, de traduire cette prise de conscience en
actions concrètes, en l’occurrence, le rite). (Arthasaṃgraha, passim.) Dans le Veda, la force
de la commande tient exclusivement à la parole, la personne étant absente.
482. En lisant avec l’éd. HSG pravartanāviṣayā. L’incitation (śabdībhāvanā) ne suffit pas ;

on doit prendre en compte le moyen concret (ārthībhāvanā). L’un n’implique pas l’autre.



TRADUCTION 197

Les partisans de Prabhākara, en revanche, affirment que l’injonction
porte sur un travail à exécuter (kārya) dont la compréhension passe par cinq
étapes 483. Le sens initial porté par l’injonction «Celui qui désire l’immorta-
lité doit sacrifier […] » est : « Il existe un travail à accomplir relevant d’un
sacrifice (yāgaviṣayaka) enjoint (niyojyaka) à celui qui a le désir d’immor-
talité » 484. La phrase est alors reprise en deuxième lecture : « Il existe un
travail à accomplir relevant d’un sacrifice enjoint (saniyojyaka) à celui qui a
le désir d’immortalité, le travail lui-même étant le moyen de l’atteindre de
façon durable » 485. [159] Puis la troisième lecture : « Ce sacrifice, enjoint
(niyojyaka) à celui qui désire l’immortalité, est [le travail] à exécuter (kārya)
par celui qui désire l’immortalité ». La quatrième : « Celui qui désire l’im-
mortalité est celui qui exécute le sacrifice ». La cinquième : « C’est moi qui
désire l’immortalité ; par conséquent, c’est par mes efforts que le sacrifice
est à accomplir 486 ».
Ceux qui ne sont pas autorisés à sacrifier ou qui en contestent l’efficacité peuvent bien
comprendre l’injonction sans être incités à agir.
483. La compréhension du sens de l’injonction n’est pas immédiate : la satisfaction du désir

(iṣṭasādhanatā) posée comme le but ne coïncide jamais avec la fin du rite. Le problème dé-
coule de l’écart qui sépare le rite, circonscrit dans le temps, de son effet, souvent reporté
à la vie suivante (K. Śukla, p. 159). La relation entre le rite et sa conséquence est déployée
à travers cinq relectures de l’injonction, dont chacune reflète une compréhension plus ap-
profondie de la pratique du rite, de sa nature, du résultat escompté, et de l’engagement
du sacrificateur. Ainsi la relecture illustre-t-elle, en quelque sorte, l’anvitābhidhānavāda de
Prabhākāra.
484. C’est la lecture littérale de l’injonction. Déjà, la notion d’incitation (pravartanā) des

Bhāṭṭa, imposée de l’extérieur, est supplantée par celle d’obligation, ressentie par soi-même
(niyoga/niyojya).
485. La motivation n’est plus extrinsèque au rite, mais portée par le rite lui-même; de

même, le résultat s’est associé au rite de façon essentielle, pas par contingence. Derrière
la deuxième relecture est la volonté de faire ressortir l’élément essentiel qui transforme
le rite transitoire en instrument fiable : ce maillon est désigné l’apūrva, « [l’aspect] sans
précédent » ; la conception cohérente du rite est sans faille.
486. Les trois derniers stades concentrent la force de l’injonction d’abord sur le soutien

(āśraya) du rite, celui qui l’exécute et dont la motivation relie le rite à sa conséquence ; puis
sur le soutien transformé en agent ; et enfin, sur le moi, cet officiant, à qui incombe cette



198 TRADUCTION

On a prétendu cependant que le premier stade [de l’injonction] se suffit
à lui-même : « Le sacrifice est à exécuter (kārya) par celui qui désire l’im-
mortalité ». De cette façon, l’énergie expressive [de la phrase] portera sur
l’obligation d’exécuter (kāryatva) plutôt que sur le rite à exécuter (kārya) 487.
Mais non! Obliger quelqu’un à faire quelque chose ne sert à rien en l’ab-
sence d’un suivi (anvaya) concret. Le suivi consiste à lui faire comprendre
que la tâche lui revient de l’accomplir, et cela dépend de la conviction que
le rite sera effectivement le moyen de réaliser son désir. Or cette convic-
tion ne se manifeste que si le rite qui répond au désir d’immortalité lui
apparaît comme pertinent (yogyatā) 488. Par exemple, avant de donner ré-
ponse à la commande « Apporte-moi de l’eau dans ce pot », il convient de
vérifier que le pot n’est pas fêlé. De même, aucune obligation ne sera res-
sentie en l’absence de la conviction que le rite soit efficace pour accéder à
l’immortalité. En fait, il n’est pas possible de savoir au préalable quel est le
pouvoir salvifique [du rite] [sans avoir vérifié son efficacité, etc.].

[Cette conviction] devra semanifester ou immédiatement, ou après un
laps de temps [paramparayā, « par degrés »]. Or le premier cas n’est pas pos-
sible, car le rite, vite terminé, n’est pas la cause immédiate de l’immortalité,
dont on ne prend conscience que tardivement [et dans une autre vie]. Ni
ne l’est le deuxième, car [une cause] sans précédent (apūrva) ne semanifeste
pas par degrés. On en a conclu que la prise de conscience originelle, [à sa-
voir, qu’il y a un rite à exécuter], aboutit à l’idée [que le rite est une cause]
obligation. Le sujet qui n’est d’abord qu’un instrument, quoiqu’essentiel, du rite, finit par se
transformer en l’hôte bienheureux de l’apūrva, et par conséquent devient le cœur essentiel
du rite, où s’en déploie l’enjeu crucial. Noter la forme adjectivale °kārya, sur la base de kārya,
pour former un bahuvrīhi : un yāga, « dont l’agencement (kārya) incombe à celui qui désire
l’immortalité ». Les cinq étapes font penser aux cinq avayava du syllogisme indien, dont l’un
est le dr̥ṣṭānta, l’exemple concret, sur lequel est fondée la pertinence du raisonnement. Ou
bien, en Br̥hadāraṇyaka 1.1, où le rite s’intériorise par étapes !
487. Kāryatva, « ce qu’il y a à faire » (subjectif ), plutôt que kārya, « l’acte à accomplir »

(objectif ). C’est peut-être la réplique des Bhāṭṭa.
488. C’est-à-dire qu’il s’agit d’une action qui non seulement m’oblige (niyogya), mais aussi

qui sera à ma portée et qui se prêtera à ma satisfaction.



TRADUCTION 199

sans précédent. Ayant compris que le rite est le moyen d’accéder aux cieux,
on en conclut que c’est ce rite qu’on doit accomplir. Bien que la notion
d’obligation n’y figure pas de façon explicite, elle se comprend grâce à sa
pertinence — tout comme on supplée aisément [la commande] « Fermez! »
quand on entend crier « La porte ! ».

Les logiciens, en revanche, prétendent que la prise de conscience qui
provoque [une action] est le domaine [propre] de l’injonction. Cette prise de
conscience comporte trois volets : à savoir, elle implique de l’effort ; elle
facilite la réalisation de ce qu’on désire ; et elle n’est pas suivie de consé-
quences indésirables 489. C’est pour cela, disent-ils, que les valeurs accor-
dées aux désinences de l’optatif correspondent à ces trois considérations.
[160] La prise de conscience incitante, en effet, concerne chacun des vo-
lets tour à tour : par exemple, on ne nous incite pas à grimper au sommet
du Mont Meru, ou à nous emparer des choses inutiles, ou à consommer du
riz arrosé de poisons savoureux 490. Pourquoi alors ne fait-on pas appel à
une seule énergie expressive pour exprimer l’ensemble [des trois volets]?
Parce que les trois, qui ne peuvent pas être départagés (vinigamaka) quant à
leur effet sur l’action, ne se distinguent que par leurs énergies 491. Certains
prétendent, pour ces raisons, que l’injonction « Celui qui désire l’immor-
talité doit sacrifier […] » doit se décliner aussi en trois volets, à savoir, « Il
existe un sacrifice qui répond audésir d’immortalité» ; «Ce sacrifice s’effec-
tue moyennant un effort » ; et « Ce sacrifice est le moyen de satisfaire ledit
désir, à condition de ne pas être suivi aussi de conséquences néfastes ».

En réalité, puisque les formes svargakāmaḥ et yajeta ne se lient pas di-
489. En d’autres termes, elle n’est pas contrainte de passer par un résultat sans précédent

pour se comprendre ou se justifier (K. Śukla).
490. Yathāsaṃkhyam : « dans l’ordre de l’énumération » (Renou, TG, p. 253). C’est-à-dire

qu’on invoque le seul qui soit pertinent pour arriver à l’exclusion voulue. Voir P. 1.3.10.
491. Les trois contribuent à titre égal à l’action à entreprendre, et à l’action à éviter. Pas

moyen de les départager sinon par leurmodus operandi, c’est-à-dire par leurs énergies com-
municatrices (śakti).



200 TRADUCTION

rectement, en raison de la différence formelle entre le nom et le verbe 492,
ladite injonction ne peut que signifier qu’il existe une personne désireuse
d’immortalité, dont l’effort est favorable à [l’exécution d’]un tel rite 493. [Le
premier volet], « à exécuter par un effort », implique que [le rite] est à réa-
liser au moyen d’actes concrets (pravr̥tti). Est exclue, par exemple, la tra-
versée [à pied] de la mer. [Le deuxième volet], « [Le rite est] la complétion
dudit désir », implique que la satisfaction obtenue est fonction dudit dé-
sir 494. Est exclue, par exemple, la demande de nous fournir de la nourri-
ture quand nous sommes déjà rassasiés. Le troisième [volet], « ne pas être
entaché de conséquences néfastes », implique que [le rite] n’entraînera pas
pour l’officiant des conséquences néfastes hormis celles que la réalisation de
son désir rend incontournables. C’est la contrepartie de la maxime « Aucun
plaisir n’est obtenu sans peine » : [161] la poursuite de tout désir s’accom-
pagne d’une certaine douleur. En somme, l’ultime volet revient à dire « ne
pas être entaché de conséquences néfastes à l’exception de celles-là ».

Quant à la prohibition brāhmaṇo na hantavyaḥ, « Le brahmane ne doit
pas être tué », etc., la particule négative nañ y va à l’encontre de l’idée
même d’incitation, vu que l’action prohibée se serait réalisée moyennant
un effort, et qu’elle aurait contribué à la satisfaction d’un désir [en l’occur-
rence, le désir de tuer, lui aussi prohibé]. Seule reste en lice le dernier volet,
à savoir que la particule nañ nie ce qui « n’est pas entaché de conséquences
indésirables». Donc, [l’injonction na hantavyaḥ] affirme que lemeurtre d’un
brahmane sera suivi de conséquences indésirables. Cela suffit pour réfuter
492. C’est-à-dire en se rapportant au même substrat : sāmānādhikaraṇya, comme les déri-

vations ci-dessus le laissaient croire, rédigées sous la forme du nom et de ses attributs.
493. Selon le logicien, la relation entre le nom et le verbe n’est pas coréférentielle

(samānādhikaraṇa), comme celle du nom avec l’adjectif, et donc ne supporte pas la mutua-
lité des attributs dans un substrat uni.
494. Voir n. 132, p. 90. Nirūpaka, litt., « (le terme) qui détermine », c’est-à-dire, le terme

qui qualifie le nirūpya, « terme à déterminer », les deux définissant les pôles de la relation
les reliant. Ici la relation est la prédication : le sujet (le rite) est déterminé en s’attribuant la
détermination iṣṭasādhana(tva). Comparer kāryakāraṇabhāva.



TRADUCTION 201

la thèse selon laquelle l’optatif évoque toujours l’ensemble [des trois volets
dont se compose l’incitation]. [162]

Quoique la postulation d’une connexion syntaxique formelle entre la
particule négative nañ et la phrase ne pas être entaché de conséquences indési-
rables ne soit pas possible, étant donnée la dérivation normale d’un affixe,
dont le sens s’exprime strictement en liaison avec le thème [auquel il est
affixé], il convient néanmoins, faute d’alternative, de limiter la dérivation
normale à des formes autres [que l’injonction] 495. Pour cette raison, l’au-
teur de la Dīdhiti déclare que l’injonction « Lors de l’atirātra, il ne prend pas
un trait du breuvage ṣoḍaśin » signifie que l’inexécution de l’acte est elle-
même le moyen par lequel on réalise ce qu’on désire 496. Nos précepteurs,
en revanche, en commentant brāhmaṇo na hantavyaḥ, déclarent que l’in-
jonction signifie qu’il y a un devoir à accomplir (kārya), à savoir, s’abstenir
de tuer (hananābhāva) quelque brahmane que ce soit 497. Mais, [objecte le
logicien], la dérivation est incorrecte [car les désinences de l’optatif ] n’ex-
priment que l’effort, tout comme le font, par exemple, les désinences du
495. Selon cette interprétation, la particule na ne nie plus le terme auquel elle est asso-

ciée, hantavyaḥ, mais une qualification de cet acte, balavadaniṣṭānanubandhitva (ici la prakr̥ti,
« thème », devant lequel na revêt la forme du pratyaya, « affixe », a-). La négation est alors
le principal élément du composé, ce qui contredit la maxime citée ci-dessus. Cette entorse
à la syntaxe des particules est justifiée par analogie : daṇḍinam ānaya, « amène le porteur
de bâton » signifie non pas que le bâton est prié de se présenter, mais la personne qui le
porte (K. Śukla). Ici le sens de du thème complète le sens du suffixe, et non l’inverse, comme
le veut la maxime. Est alors enjoint le non-accomplissement de l’acte suspect : s’abstenir du
meurtre fait du bien!
496. Raghunāthaśiromaṇi (ca. 1500), l’auteur de plusieurs Dīdhiti, est sans doute visé,

quoique la forme dīdhitikr̥taḥ, au pluriel, laisse supposer plus qu’un auteur. Ou est-ce un
pluriel honoris causa? Voir la prochaine note. La référence, selon toute vraisemblance, est
au commentaire sur le célèbre Tattvacintāmaṇi de Gaṅgeśa. Quant à la citation « védique »,
voir MNP § 359 (éd. Edgerton, p. 176-77).
497. Le pluriel (guravaḥ), exceptionnel dans le texte, suggère soit une référence aux trois

« sages » du Vyākāraṇa, soit à Patañjali seul, honoris causa. Ou Nāgeśa continue-t-il de se
référer, honoris causa, à Raghunātha? L’interdiction brāhmaṇo na hantavyaḥ est citée deux
fois dans le Bhāṣya : ad vt. 39 ad P. 1.2.64 et ad vt. 5 ad P. 6.1.84, interprétée comme une
interdiction générale de tout brahmanicide.



202 TRADUCTION

présent : pacati, « il [fait l’effort de] cuisiner » 498. Hélas, non! — prétendre
que les suffixes verbaux n’expriment que l’effort fait fi de la relation de
concomitance (vyāpti) entretenue par le suffixe et le thème, à savoir, que
le suffixe fait comprendre son sens conjointement avec le sens du thème, et
que le sens du suffixe ne se manifeste que qualifié par le sens du thème 499.

Les désinences du subjonctif (leṭ) font preuve aussi de la force injonc-
tive, à l’exception de celles construites avec le pronom relatif yat. Par
exemple, l’injonction [si elle en est une] samidho yajati, « Qu’on fasse une of-
frande aux bois d’allumage » 500. En proposition dépendante, elles ne sont
pas comprises de cette manière : « […] qui fait une offrande (yajate) de
[vaches] aux dieux, et qui donne [au chanteur] […] » et « […] Qui connaît ceci,
exécute le sacrifice de la nouvelle lune » 501.

Les désinences du conditionnel (lr̥ṅ) expriment le passé, avec l’impli-
cation que l’activité [exprimée par la racine] a été contrecarrée (kriyāti-
patti) 502. On entend, par contrecarrée, « l’échec [de l’activité notée] », sous
forme souvent d’une conséquence malencontreuse (āpādana)] 503. Le sens
contrecarré s’exprime littéralement (śakya) ; le sens malencontreux repose
498. La dérivation proposée, dit le logicien, contredit la conception, pour lui cruciale, que

les suffixes verbaux, y compris l’optatif, expriment l’effort. Il cite le temps présent : pacati,
« il s’efforce de cuisiner », pour souligner que l’effort est le sens à attribuer aux désinences
verbales. Ce résumé, en partie répétitif, paraît clore l’examen des thèses du logicien.
499. daṇḍa+in > daṇḍin, par exemple, signifie « quelqu’un muni d’un bâton » : le bâton est

l’attribut de celui qui le possède : le sens du thème (daṇḍa-) est alors subordonné au sens du
suffixe (-in), le terme qualifié. Dire que tous les suffixes auraient le même sens nuirait à ce
principe !
500. Les ritualistes (surtout) interprètent des formes indicatives (yajati, « il fait une of-

frande ») comme des injonctions quand le contexte l’exige (voir Edgerton,MNP 116 [p. 83]).
Le subjonctif « correct » serait yajāti, lui aussi fréquemment attesté (P. 3.4.94). Contre
Nāgeśa, voir RV 8.31.1, yó yájāti […].
501. RV 6.28.3 (d’après Geldner, RV, vol. 2, p. 127), TS 1.6.9.1-2. En phrase subordonnée

le subjonctif exprime la dépendance, plutôt que la commande. Voir Renou (GV, § 432, 433,
p. 369-71), qui observe que les subjonctifs en phrase indépendante ont une valeur nette-
ment plus modale que ceux en phrase subordonnée.
502. P. 3.3.139-40 : « outrepassement de l’action » (Renou, GP, ad loc.). Voir supra, p. 61.
503. Voir P. 5.3.43. La Kāśikā glose le mot vicāla de l’aphorisme par la phrase saṃ-



TRADUCTION 203

sur un raisonnement (tarka) dont les paramètres sont irréels 504. [163] «S’il
avait obtenu du bois d’allumage, il aurait préparé du riz » [mais il n’en a pas
obtenu, et n’a rien préparé]. Cette [inférence a contrario] s’entend comme
suit : « Il existe quelqu’un qui a fait un effort adapté à l’acte de cuisiner,
dont la suite, axée sur le ramassage du bois d’allumage, etc., a été contre-
carrée » ; [il en résulte que le résultat escompté], axé sur [la présence] du
riz comestible, a été lui aussi contrecarré.

De surcroît, les désinences du conditionnel (lr̥ṅ) peuvent signaler que
l’outrepassement [de l’activité] se situe dans le futur 505. Comme le montre
l’usage (prayogāt) suivant : «Si la pluie devait tomber en abondance, alors la
quête serait fructueuse » [mais la pluie ne tombera pas, et la nourriture va
manquer] 506. L’intention [du sujet qui parle] détermine si le conditionnel
porte sur le futur ou sur le passé. Les désinences de l’optatif peuvent aussi
exprimer l’outrepassement, comme dans des phrases introduites par yadi
syāt : « S’il y avait (yadi syāt) absence de feu, il y aurait (syāt) absence de
fumée » ; on ne constate ici que l’outrepassement.

Les désinences verbales abstraites (lakāra) expriment aussi le nombre,
car il est plus économe d’attribuer la puissance communicatrice à l’original
qu’au substitut 507.
khyāntarāpādanam, « qui produit une quantité autre » que celle attendue en fonction du
nombre indiqué) — ex., ekaṃ rāśiṃ pañcadhā kuru, « Divise en cinq le rayon unique ».
504. C’est-à-dire supposées, hypothétiques. Tarka : utilisé aussi dans le sens d’une argu-

mentation qui vise la réfutation de la thèse opposée plutôt que la confirmation de la sienne.
Nāgeśa souligne que le domaine du « conditionnel » se trouve dans les implications irréelles
des suppositions qui sont elles-mêmes « contraires aux faits ».
505. Par commodité, le texte de l’Aṣṭādhyāyī traite d’abord du conditionnel « dans le fu-

tur » (139), ensuite, « dans le passé » (140).
506. Yadi suvr̥ṣṭir abhaviṣyat, subhikṣam abhaviṣyat : la nuance « future » est fonction du

contexte. Les formes grammaticales ne sont pas différentes.
507. La désinence abstraite (la-) n’est qu’une ; ses substituts, laṭ, liṭ, etc. sont dix.



204 TRADUCTION

ICI COMMENCE L’EXAMEN DES RECTIONS (KĀRAKĀṇI)
Il est dit que les rections sont au nombre de six :
L’agent, l’objet, l’instrument, la dation,
Et aussi, l’ablation et la location 508. [164]

Par rection, on signifie ce qui facilite l’accomplissement de l’activité
[exprimée par la racine verbale] (kriyāniṣpādakatva). [Cette facilitation] est
illustrée par les six [rections recensées par Pāṇini], dont la première est
l’agent. [165] L’agent sert de soutien externe de l’activité exprimée par la
racine en cause (prakr̥ta) 509. [166] Hari dit : « Il y a deux rections dont les
activités sont régulièrement (nityam) exprimées par le verbe : la rection
d’agent est prééminente » 510.

[Hari dit :] « exprimée par la racine en cause (prakr̥tadhātu) » pour que
soit exclue toute activité fondée sur une rection autre que l’agent 511. Par
exemple, « Il cuisine au moyen du feu » : l’activité de chauffer, etc., dont
le feu est le soutien, [ne s’exprime pas par la racine cuisiner]. Pour que la
qualité d’agent ne soit pas attribuée aux soutiens des activités relevant
d’autres rections, la définition [de la rection d’agent] comprend la quali-
fication « par la [racine] en cause ». La rection d’agent étant exprimée [par
508. Ou, pour sampradāna, « fait d’accorder [au bénéficiaire] » ; pour adhikaraṇa, « site »

ou « lieu » de l’action. La provenance du śloka — à l’évidence, mnémotechnique — est in-
connue. Les six rections correspondent aux rections reconnues par Pāṇini. Traductions
d’après Renou (GP, passim), qui dit en résumé : le kāraka est ce « qui fait effectuer [l’activité
verbale]… » (TG, p. 127).
509. Par prakr̥ta, « qui est en discussion » (Stchoupak et al., DSF, p. 451), on spécifie que

la seule activité qui soit pertinente est celle exprimée par la racine à laquelle la rection est
associée, celle dont la racine a besoin pour « fructifier » : karoti, kaḥ karoti? devadattaḥ karoti
[…].
510. Ce passage, apparemment un pastiche mal ajusté, est étranger au VP actuel : voir VP,

éd. Abhyankar, app. IV, p. 361. Il est cité aussi dans la Śabdakaustubhā de Bhaṭṭoji (ad P. 1.3.1
[CSS éd., vol. 2, p. 51]).
511. Les deux kāraka d’agent et d’objet (direct) jouissent d’une prééminence, vu qu’ils sont

les seuls à pouvoir être exprimés par des lakāra : -ti(p) au sens d’agent, -te, d’objet. Les autres
kāraka s’expriment en principe par des désinences nominales.



TRADUCTION 205

la désinence verbale], [le soutien externe] reçoit le cas nominatif 512, se-
lon les vārttika suivants : « Le premier cas, là où il y a coréférentialité avec
une désinence verbale (tiṅ) », et « Le premier cas, là où la rection est déjà
exprimée » 513.

La portée en est que la signification du premier cas est celle du thème
[auquel le cas est suffixé], puisque les rections d’agent, d’objet, etc., sont
déjà exprimées par les désinences [verbales] 514. Cependant, une rection
peut être attribuée [indirectement] au premier cas, grâce à l’identité de
référence (abhedānvaya) qui relie le cas et le suffixe verbal au sens d’agent,
d’objet, etc. 515. Ainsi s’expliquent les passages du Bhāṣya où le premier cas
est traité comme s’il était doté d’une rection, dans la mesure où son sens,
coréférentiel avec le sens de la désinence du verbe (ākhyātārtha) voisin,
contribue audéveloppement de l’activité verbale 516. La phrase caitro bhava-
ti, « Caitra existe », s’entend alors comme suit : « Un acte de persistance
(bhavana) se manifeste, dont l’agent n’est autre que Caitra, qualifié par la
singularité ». La portée en est que le premier cas est ressenti ici comme ex-
primant l’agent, bien que l’agent ait déjà été enjoint en tant qu’élément du
sens de la désinence verbale (ākhyāta), ou du sens d’un suffixeprimaire (kr̥t)
[qui peut aussi porter le sens d’agent], etc. Quand, d’autre part, la rection
d’objet direct est préalablement enjointe : caitreṇa [167] grāmogamyate, «Le
village est approché par Caitra », l’expression s’entend comme suit : « Un
512. prathamaiva : « [est exprimé] exclusivement par le premier cas ». Dans le système

pāṇinéen, les cas (vibhakti) sont désignés par des chiffres ordinaux, du premier (le nomi-
natif ) au septième (le locatif ). Ainsi les cas sont-elles clairement différenciées des rections
(kāraka), qui en expriment les significations.
513. Vt. 6 et 3 ad P. 2.3.46, abrégés par Nāgeśa. Voir notes suivantes.
514. P. 2.3.46. Le premier cas n’exprime aucun kāraka, il s’accorde avec le kāraka déjà ex-

primé par la désinence verbale. Comparer Kumārila, ŚV, 24-26 (vākyādhikaraṇa), śl. 55 sqq.,
71.
515. Le premier cas se rapporte au suffixe verbal comme si les deux faisaient référence

au même objet ou soutien. Grâce à cette coréférence, le sens de la rection verbale peut
s’étendre au premier cas.
516. C’est-à-dire : la forme devadatta-ḥ (au nom. sg.) tire profit du sens d’agent porté par

la désinence [karo]-ti, avec laquelle elle entretient une relation de coréférence.



206 TRADUCTION

rapprochement [semanifeste] dont l’agent est Caitra, et dont l’objectif n’est
autre que le village qualifié par la singularité ».

La désinence vocative, faisant écho au premier cas, dont elle dé-
pend 517, facilite elle aussi l’accomplissement de l’activité verbale, en se
construisant avec l’activité à accomplir dont l’agent externe est désigné
par le pronom de la deuxième personne, avec lequel la désinence entre-
tient une relation d’identité de référence. Une commande comme « Deva-
datta ! Va-t’en! » s’entend : « Un départ [se dessine], qui est le sujet d’une
incitation qui vise [la personne notée par] le pronom “toi”, qui n’est autre
que le Devadatta qui se trouve en face [du locuteur] ». Un connaisseur du
sujet conforte cette perspective :

Comme l’indique le commentaire [de Patañjali] sur le verset
supāṃ karman, les significations attribuées aux cas sont va-
riées : soutien, limite, sujet désigné, relation [prédicat], éner-
gie 518.

Le Bhāṣya est d’accord : « Le nombre, tout comme les rections d’objet,
etc., figurent parmi les significations des désinences nominales, et aussi
parmi celles des désinences verbales » 519. Le troisième cas [appelé l’ins-
trumental] et les cas qui suivent, dans la mesure où aucune rection n’est
enjointe directement, sont enjoints dans la section de la grammaire pla-
cée sous le régime de l’aphorisme anabhihite, «nonmentionné [jusqu’à pré-
sent] » 520. De cela, on dissertera ailleurs. [168]
517. Le vocatif (saṃbodhana) est considéré comme une variante du nominatif (P. 2.3.47).
518. VSK, kārikā 24 (VBS, p. 168). La kārikā est deBhaṭṭoji. Pour supāṃkarma, voir prochaine

note.
519. Ce passage, en forme de śloka, est joint au Bhāṣya ad vt. 3 ad P. 1.4.22 (éd. Kielhorn,

vol. 1, p. 322).
520. P. 2.3.1, 18. Les cas (vibhakti) sont définis sans référence à leurs significations poten-

tielles (P. 4.1.2, 1.4.104) afin que les significations (ou « rections », kāraka) puissent leur être
attribuées sous le régime de la convention anabhihite. Voir n. 239, p. 125. Selon la Kāśikā (ad
P. 4.1.2), les injonctions casuelles et rectionnelles doivent être lues ensemble, ekavākyatayā,
« comme éléments d’une seule phrase ».



TRADUCTION 207

Alors pourquoi, [répond l’interlocuteur], ne définit-on pas la rection
nominale [simplement] comme « ce qui conditionne l’activité de la racine
[kriyānimittatva] »? À cela, non! La portée en serait trop étendue, englo-
bant, par exemple, les termes liés accessoirement aux éléments principaux
de la phrase, comme la phrase caitrasya taṇḍulaṃ pacati : « Il cuisine le riz
de Caitra », [englobe] le terme caitrasya [gén.]. En effet, le terme caitrasya
conditionne la réalisation de l’activité verbale par l’intermédiaire d’une
relation avec le riz cuit [l’objet direct], signalée par l’inférence (anumiti)
qui pose Caitra comme en étant le bénéficiaire 521. Mais une rection doit se
rapporter ou à l’activité exprimée par la racine verbale, ou au sens d’une
désinence liée à cette activité 522. Dans cette relation, l’activité verbale est
le terme à déterminer ; le sens de la désinence, qu’elle soit nominale ou ver-
bale, [en est la détermination]. Quant au thème, le sens de la désinence est
le terme à déterminer ; le thème [auquel elle est suffixée est la détermina-
tion] 523. Alors, le sens du suffixe de génitif -sya est le terme à déterminer ;
[le thème] Caitra en est la détermination [de même pour le thème ghaṭa,
« pot »]. Le cas génitif ne lie ni l’un ni l’autre à la racine, mais indirectement
au nom « riz », par la relation de bénéfice à bénéficiaire. Ni le cas génitif,
ni le cas motivé par un terme accessoire (upapada), ne figurent parmi les
rections, car ils ne se lient pas [directement] à une activité. Ainsi disent les
grammairiens.

Le sens exprimé par le cas suffixé à un terme accessoire (upapada) est la
521. Sampradāna est le nom attribué à la caturthī vibhakti, le cas datif (P. 1.4.32), mais le

rapport au verbe est en ce cas direct, lui valant la désignation de kāraka. Or le génitif peut
bien cacher la notion de bénéficiaire, car Caitra profite aussi du riz cuit, mais le statut ne
lui appartient qu’indirectement, par implication.
522. L’alternative vise d’abord la rection qui est liée (directement) à l’activité verbale,

comme le deuxième cas au sens d’objet de l’action ; puis celle qui s’exprime (indirectement
avec l’activité) en s’appuyant sur une désinence, qui, elle, exprime l’objet ou l’agent, comme
le premier cas accordé à une désinence. Le sixième cas (le génitif ) n’est pas une rection!
523. L’architecture de la phrase est explicite : le thème du nom fléchi est subordonné au

cas ; le cas est subordonné à la racine verbale, dont tout dépend.



208 TRADUCTION

connexion (saṃbandha) 524. Une expression comme caitrasya pacati, « Il cui-
sine … de Caitra» n’est compréhensible qu’à condition qu’on supplée l’objet
direct manquant, tel taṇḍula[m], « riz » [acc.]. En somme, il n’existe aucune
attente syntaxique (ākāṅkṣā) entre le terme dont l’emploi est motivé par
une connexion, et la racine [et cela pour deux raisons] : l’attente suscitée
par le cas génitif est satisfaite par le nom dont il dépend; et l’attente susci-
tée par la racine est satisfaite par les rections d’objet direct, etc. [169]

D’autres prétendent que le cycle des règles prescrivant les rections suf-
fit à enjoindre la rection d’agent, à condition qu’aucune d’entre elles n’ait
déjà été enjointe 525. Mais non! Des phrases telles que sthālī pacati, « Le four
cuisine », et asiś chinatti, « L’épée tranche » montrent, à propos des mots
sthālī, « four », et asiḥ, « épée », que la maxime alléguée ne vaut pas, car le
cycle des règles [enjoignant les rections] n’a pas eu l’occasion de s’appliquer
[dans sa totalité], puisque que d’autres règles [dans le cycle] sont toujours
inappliquées 526. Cela suffira. [170]

Par objet direct (karmatva), on entend [la rection] par laquelle est dé-
signé (uddeśya) 527 le soutien (externe) du résultat [de l’activité verbale],
pourvu que le résultat soit produit par l’activité en cause (prakr̥ta), et
524. Upapada, « mot situé auprès » (voir Renou, TG, p. 104-5) : en général, un mot qui

dépend d’un mot autre qu’un verbe, dont les mots en composition, comme kumbhakāra,
« faiseur des pots ». Est visé (selon K. Śukla) est, par exemple, le quatrième cas (« datif »)
motivé par un nom : namo devāya, « hommage au Dieu! ».
525. Cette opinion, attribuée aux « tārkika » (les logiciens) par K. Śukla, tire profit du fait

que la rection d’agent (kartr̥) est mentionnée à la fin de la liste des rections (P. 1.4.23-54). Si
l’on applique les règles dans l’ordre de leur citation, c’est l’agent seul qui reste disponible,
après quoi les autres épuisent à tour de rôle l’occasion de s’appliquer. Peut-on soupçonner
une caricature de la règle d’interprétation vipratiṣedhe paraṃ kāryam (P. 1.4.2)?
526. Le four, étant l’endroit où se produit la cuisson, donne l’occasion au septième cas (le

locatif ) ; l’épée, étant l’instrument de la scission, au troisième (l’instrumental). Les motiva-
tions de ces entorses apparentes ont été exposées ci-dessus (voir n. 282, p. 136).
527. Désigné (uddeśya), en ce que le cas indique un soutien extérieur au résultat qui le

concrétise, dont la relation au résultat estmise en lumièrepar le cas. VoirNK, p. 255 :Viśayatā-
viśeṣaḥ : yathā parvato vahnimān ity anumitau parvatasyoddeśyatvam : ce que l’on pose comme
topique pour le doter d’un prédicat.



TRADUCTION 209

qu’elle soit l’activité principale exprimée par la racine. [171] C’est ce que
[Pāṇini] avait sous-entendu, en caractérisant l’objet direct comme « le plus
désiré » 528. La construction gāṃ [acc.] payo [acc.] dogdhi, « Il trait [du] lait
[de] la vache » 529 s’entend : « L’activité située dans le vacher est appliquée
à la vache dont l’activité est appliquée à l’expulsion localisée dans le lait ».
Pour que le lait soit correctement pourvu du statut d’objet direct, il faut in-
terposer [la vache comme] la productrice [du lait] 530. [172] Si, en revanche,
elle est interposée comme l’origine [du lait], le deuxième objet direct man-
quera d’occasion 531.

La stipulation « [être le résultat] de l’activité principale de ladite ra-
cine » est nécessaire afin d’éviter que la rection ne soit attribuée au mot
« Prayāga », par exemple, dans la phrase prayāgāt kāśīṃ gacchati, « Il va de
Prayāga à Bénarès » 532. Car le sens communiqué par la racine [gam, « al-
ler »] n’est pas la séparation [d’avec quelque chose]. La séparation, même
si cela arrive, se produit en marge de l’activité principale, aller. En outre,
Prayāga n’est pas le soutien du résultat essentiel impliqué par [l’activité en
cause] 533.
528. P. 1.4.49 : kartur īpsitatamaṃ karman. Trad. Renou, GP, vol. 1, p. 71.
529. Trad. Renou,GP, p. 72. P. 1.4.51 akathitaṃca, «La chose dont il n’a pas été traité [depuis

P. 1.4.24] porte aussi [le nom d’objet direct] » (Renou, ibid.). Les huit verbes recensés ici se
voient attribuer un deuxième karman, « objet direct », qui remplace une rection autrement
motivée, comme pour le verbe duh, « traire», qui en plus de son objet normal, payaḥ, « lait »,
s’assortit d’un deuxième, gāṃ, « vache », qui aurait pu être à l’ablatif. Nāgeśa traite de ces
« deuxièmes objets » comme des objets véritables qui sous-tendent le premier objet.
530. Et la vache, étant l’intermédiaire essentiel, partage avec lui le statut d’objet direct.
531. La question concerne, selon K. Śukla, l’immédiateté de la relation : « être à l’origine »

n’implique pas que le « produit » soit obtenu sans délai ; sans cette stipulation, le deuxième
karman n’est pas justifié.
532. Il faut écarter les résultats, aussi présents soient-ils, qui ne siéent pas au sens de la

racine, ou qui sont accessoires à l’activité principale. C’est la force du terme prakr̥ta — la
racine en cause.
533. La racine gam est censéemanifester son résultat dans le contact qui sous-tend la desti-

nation indiquée et quimet fin à l’activité d’aller. Cette «détermination essentielle »manque
au terme « Prayāga », qui n’est que le soutien du point de séparation à l’origine du déplace-
ment, quoique la séparation soit elle aussi un « résultat » de l’activité d’aller.



210 TRADUCTION

Pourquoi [poursuit l’interlocuteur] doit-on introduire [dans la défini-
tion] la stipulation « par lequel est désignée le soutien [externe] du résul-
tat [de l’activité verbale] »? La mention [du résultat comme] « produit par
la racine en cause (prakr̥ta) » suffit à elle-même [pour caractériser l’objet
direct] ! Pas si vite ! La stipulation [contestée] est nécessaire pour que la
rection d’objet direct soit correctement attribuée au mot Kāśī, « Bénarès »,
dans la phrase kāśīṃ gacchan pathi mr̥taḥ, « Tandis qu’il allait à Bénarès, il
mourut en chemin » : le vrai objectif [du voyage], Kāśī, a été rendu hors
de propos (asādhāraṇa) [par la mort du voyageur tandis qu’il y allait] ; Kāśī
se voit toutefois attribuer la rection d’objet direct, étant désignée (uddeśya)
comme le soutien [du résultat], bien qu’en réalité elle ne le soit pas 534.
Mais [poursuit-il], en ce cas, le thème prayāga n’aura pas droit non plus
à la rection d’objet direct dans la phrase caitraḥ kāśīṃ gacchati, na prayāgam,
« Caitra va à Bénarès, pas à Prayāga » — puisque Caitra allait effectivement à
Bénarès (kāśīṃ gacchati caitre) 535, car Prayāga n’a jamais été désigné comme
le soutien du résultat [du verbe aller] ! Regardons de plus près : il faut com-
prendre métonymiquement la définition de la rection karman, « ce que
l’agent désire atteindre au premier chef… », dans le sens que [la mention
« au premier chef »] laisse entendre que le but proposé est spécifique, et que
d’autres buts tout aussi spécifiques ont dû être pris en considération. De la
même manière, la rection d’objet direct peut s’appliquer à un [but] spéci-
fique dont la pertinence relève de sa mention comme [le soutien externe]
du résultat associé à l’activité principale de la racine en cause (uddeśya-
tvayogyatāviśeṣaśālin) 536. [173] Cette pertinence appartient à « Prayāga »,
534. C’est la grammaire, imposée sur les faits, qui nous fait savoir qu’il s’agit d’un objet.
535. Le locatif absolu y est joint pour supprimer toute supposition que Caitra ait jamais

pris Bénarès comme objectif.
536. Le cas accusatif est motivé par le fait que les soutiens irréel et réel du verbe aller par-

tagent une identité de fonction. Prayāga et Kāśī sont des villes, sont capables de fonctionner
comme des destinations. Cela semble s’accorder avec le principe déjà formulé, à savoir que
le mot signifie l’idée de la chose, pas la chose réelle (supra, n. 114, p. 86).



TRADUCTION 211

en tant qu’objectif plausible ; lui attribuer la rection d’objet direct ne pose
donc aucun problème.

De même, la rection d’objet direct vaut dans les cas suivants : suppo-
sons que Caitra soit en train de faire quelque chose. Ça donnerait l’occasion
de poser des questions comme « Caitra va-t-il au village ou est-il occupé à
cuisiner? », [questions] auxquelles les réponses pourraient être : « [Caitra]
ne va pas au village, ni n’est occupé à cuisiner » 537. Quant aux personnes
qui ont avalé du poison, contraintes par les coups qu’on leur a prodigués,
onpeut présumer que lemot viṣa, «poison» y soit le soutien du résultat [en-
visagé]. Cette conclusion est confortée par le Bhāṣya, qui observe : « Donc,
sous les coups ∗, il avala le poison qu’il désirait » 538 †. Ainsi s’explique la
tournure « Fouetté, il va [directement] en prison [acc.] ».

La stipulation que l’objectif soit spécifique est nécessaire pour éviter que
la phrase «Caitra va àBénarès»ne soit considérée commepertinente, alors
que Caitra n’y est jamais allé, n’y va pas en ce moment, et n’aura jamais
l’intention d’y aller dans le futur ‡. [174] C’est la pertinence spécifique de
Bénarès [en tant que destination] qui y fait défaut, quoique sa pertinence
virtuelle reste intacte en tant que soutien possible du résultat [du verbe
aller] 539. La pertinence doit être contemporaine de l’activité et relever d’un
témoin impartial 540. L’expérience confirme aussi que la négation d’une telle
537. Na grāmaṃ gacchati, naudanaṃ pacati. Rappelons que les deux verbes sont transitifs.

Les objets, même niés, ont la capacité virtuelle de fonctionner comme des objets directs.
538. Ad P. 1.4.50 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 333) : ātaḥ, équivalent d’ataḥ — spécificité du

Bhāṣya (GOS C.1, p. 157-58 ; Monier-Williams, 1re édition (1899), s. v., p. 134, col. 3.).
539. On avait justifié la rection d’objet direct même pour les thèmes qui ne faisaient pas

référence à une destination réelle, en statuant sur leur pertinence, c’est-à-dire, sur la pos-
sibilité que, pour Caitra au moins, ils s’y réfèrent dans un autre temps ou dans un autre
contexte.
540. Le mot viśeṣa laisse entendre que l’activité niée n’est pas entièrement intemporelle,
∗. Nous ajoutons la traduction de tāḍanāt, qui est dans le texte.
†. Litt. « qui était désiré » (īpsitaṃ yat), sans indication de l’agent de ce désir (voir infra).
‡. Le texte dit simplement kālatraye, litt. « dans les trois temps ».



212 TRADUCTION

phrase est pertinente, car la spécificité y reste intacte : « Il ne va pas à
Bénarès » 541. Où se trouve l’incohérence?

Mais là où la pertinence spécifique fait effectivement défaut, comment
justifier l’attribution de la rection d’objet direct — par exemple, aux mots
poison et herbe dans les phrases « En mangeant du riz, il avala du poison »
et « En marchant vers le village, il toucha l’herbe [avec ses pieds] » 542 ?
Mais n’avez-vous pas remarqué l’aphorisme suivant « […] bien qu’en fait
l’agent ne souhaite pas l’atteindre, [la rection] porte aussi le nom d’objet
direct » 543 ? La portée en est : la rection d’objet direct (karmatva) exprime
le soutien [externe] du résultat, même s’il n’est pas désiré, pourvu que le ré-
sultat soit exprimé par la racine en cause (prakr̥ta), et que [le résultat] soit
celui de l’activité principale exprimée par la racine. [L’aphorisme] ajoute
la stipulation « pourvu que le résultat soit celui de l’activité principale ex-
primée par la racine en cause », pour éviter que la rection d’objet direct ne
soit enjointe après prayāga, au lieu de l’ablatif, dans la phrase prayāgāt kāśīṃ
gacchati, « Il va d’Allāhabad ∗ à Bénarès » 544. La définition [ainsi élargie] est
conçue pour inclure les objets indésirables aussi bien qu’indifférents.

Quant aux verbes à deux accusatifs, tels que duh, « traire », etc., deux
thèses ont été avancées. Primo, la racine exprimedeux activités différentes :
en ce cas l’aphorisme akathitaṃ ca 545 est inutile, parce que les deux accu-
et que l’événement concerné n’est pas entièrement virtuel : taṭasthagamya. Il s’agit d’une
activité en principe concrète qui peut se produire sous les yeux d’un tiers.
541. Kāśīṃ na gacchati. La pertinence de l’affirmation passe à la négation.
542. L’objection paraît tabler sur le fait que la stipulation « le plus désiré » ne figure pas

là où le résultat est soit inopportun, soit fortuit — d’où alors la pertinence?
543. P. 1.4.50, trad. Renou (GP, vol. 1, p. 71). L’objet est dit être īpsitatamam, P. 1.4.49.
544. La racine gam, « aller » dénote le « déplacement vers un point de contact », excluant

comme élément de signification le « déplacement à partir d’un point de séparation ». Voir
n. 534, p. 210.
545. P. 1.4.51 : voir n. 530, p. 209.

∗. C’est le nommoderne de l’ancienne Prayāga ; le traducteur recourt tantôt au nom an-
cien, tantôt au nommoderne. Demême les noms Kāśī et Bénarès sont-ils employés comme
des synonymes.



TRADUCTION 213

satifs peuvent être réalisés chacun en vertu d’une règle précédemment
enjointe 546. Secundo, la racine exprime une seule activité : alors [l’apho-
risme sert] à exclure la possibilité qu’un génitif de connexion soit enjoint
[au lieu d’un deuxième accusatif ] 547. Selon cette alternative, la relation à
l’objet étant [provisoirement] postulée, l’aphorisme akathitaṃ ca affirme
que jusqu’alors on n’a enjoint aucune rection, à commencer par l’apādāna,
« ablation ». Ce qui donne l’occasion à [la rection] d’objet direct (karman)
d’être enjointe à nouveau, après la troisième lecture de la règle, « pas en-
jointe jusqu’alors » 548. Ainsi la rection d’objet direct peut-elle se réaliser
après le thème go, « vache » [plutôt qu’un génitif de connexion] : gāṃ [acc.]
payo [acc.] dogdhi, « Il trait du lait [de] la vache» 549. On en reparlera ailleurs.
546. Pūrveṇaiveṣṭasiddheḥ : l’activité du vacher provoque l’activité de la vache ; l’activité

de la vache, celle du lait, etc. Quoiqu’enchaînées, les actions se conçoivent séparément,
chacune avec sa syntaxe à elle.
547. Par P. 2.3.50 ṣaṣṭhī śeṣe : un génitif de relation (saṃbandha), se rapportant à un nom

dominant (Renou, GS, § 222E).
548. Tr̥tīyalakṣaṇa : Selon la deuxième alternative, la racine n’exprime qu’une seule acti-

vité. Pour expliquer le deuxième objet direct, on ne peut pas se replier sur une deuxième
activité qui aurait droit à son propre complément. Ce deuxième « objet » est réalisé par
un détour en trois étapes : d’abord, l’objet direct de l’activité principale est réalisé selon la
voie normale (P. 2.3.2). Quant au deuxième objet direct, l’occasion de l’enjoindre paraît être
bloquée dans un premier temps par la règle anabhihite (P. 2.3.1), qui interdit un deuxième
déploiement de la même règle. Dans ce cas, le sixième cas, par ṣaṣṭhī śeṣe (P. 2.3.50), a l’occa-
sion de s’appliquer — le génitif n’étant pas un kāraka et n’ayant pas été jusqu’alors invoqué.
Le génitif s’y dote de son sens générique : saṃbandha, « connexion». C’est la deuxième étape
de la dérivation préconisée ici. Il est à noter que seule la rection d’objet direct est bloquée,
les autres kāraka conservent leur pertinence— y compris l’ablatif —, mais le génitif jouit de
la priorité, n’étant pas dans le domaine de (ou limité par) l’aphorisme anabhihite. Troisiè-
mement, le génitif est bloqué à son tour par l’adhikārasūtra akathitaṃ ca (P. 1.4.51), à lire en
conjonction (ekavākyatayā) avec les règles P. 1.4.24-50, qui déclarent que les kāraka depuis
l’ablatif jusqu’à l’objet direct « n’ont pas été mentionnés », et, par conséquent, qu’ils sont
de nouveau en lice. L’objet direct (karman) peut alors être enjoint une deuxième fois — et
serait même prioritaire grâce à la paribhāṣā vipratiṣedhe… (P. 1.4.2), qui prescrit, en cas de
conflit, le dernier (P. 1.4.50) de la liste des aphorismes dans l’ordre établi par Pāṇini.
549. P. 1.4.51. Voir n. 533, p. 209 et n. 553, p. 215. Le sixième cas (le génitif ) est bloqué :

gāṃ payo dogdhi.



214 TRADUCTION

Or les logiciens prétendent que [la rection] d’objet direct n’exprime
pas « l’objet sur lequel s’exerce l’activité d’un instrument », car cela re-
viendrait à dire « l’objet sur lequel s’exerce l’activité provenant d’un instru-
ment ». [175] Considérez la phrase dātreṇa dhānyaṃ lunāti, « Il coupe du
blé au moyen d’une faux » : [ladite définition] s’étend trop loin, pour com-
prendre la main [du faucheur], qui est aussi un instrument facilitant l’ac-
tivité [de couper] 550. L’objet direct n’est pas non plus « [l’objet] le mieux
adapté (śālin) au résultat produit par l’activité de la racine ». Cela autorise-
rait l’expression [insolite] caitraṃ caitro gacchati, « Caitra va à Caitra », car
le résultat [de la racine gam, « aller »], à savoir, le contact [avec la destina-
tion], relève à la fois de l’agent et de l’objet 551 ! Or [l’objet] n’est pas non
plus « l’objet qui est adapté (śālin) au résultat, à l’exception de [l’agent inhé-
rent à l’activité] ». S’il en était ainsi, les lieux où commencent les activités
des verbes gam, « aller » et pat, « tomber », et le lieu où se termine l’activité
du verbe tyaj, « quitter », seraient tous susceptibles de recevoir la désigna-
tion d’objet direct 552. En outre, comment éviter que le rivage (tīra), dans la
phrase nadī vardhate, « La rivière monte », ne soit pris pour l’objet direct
de l’activité [de la rivière], étant donné que le rivage sert de soutien de
l’inondation qui résulte de la montée des eaux?

À ces arguties, nous répondons : la rection d’objet direct est enjointe
[au soutien] adapté au résultat qui est une détermination essentielle de l’acti-
550. Le point de vue contesté est peut-être celui des ritualistes, pour qui la racine « sa-

crifier » est « l’objet direct » de la désinence injonctive, et le karman, le rite lui-même, l’ins-
trument : homena yajeta > anena homena yāgam kuryāt. Cette confusion entre le karaṇa et le
karman rend la définition de l’objet trop générale, comprenant tout instrument qui contri-
bue au « résultat » escompté (karman), aussi éloigné soit-il (même l’agent, en ce sens, est
un instrument). Pour les grammairiens, en revanche, le karaṇa est la cause la plus proche du
résultat, située entre l’agent et l’objet : voir VBS, p. 187, P. 1.4.42.
551. Caitra est lui-même assurément bien adapté au résultat, l’arrivée au village !
552. Pour gam, « aller » le point de départ est lui aussi inhérent à l’activité, et serait sus-

ceptible de recevoir la désignation d’objet direct ; de même, le point d’arrivée, pour tyaj,
« quitter ». Les verbes dits de mouvement feraient tous l’objet de la même objection, qui
montre que l’exclusion proposée en exclut trop!



TRADUCTION 215

vité [exprimée par] la racine. Pour la racine gam, « aller », le résultat est la
conjonction [avec la destination] ; pour la racine tyaj, « quitter », le résultat
est la séparation [d’avec le point d’origine] ; et pour la racine pat, « tomber »,
il est la conjonction avec la région d’en bas 553. Quand la conjonction avec la
région d’en bas est déjà impliquée par le sens de la racine, la construction
intransitive vaut : parṇaṃ vr̥kṣād bhūmau patati, « La feuille tombe de l’arbre
[abl.] [et se trouve] sur le sol [loc.] » ; mais si la conjonction présume un ré-
sultat [en dehors de la racine], la construction transitive 554 vaut : vrkṣād
bhūmiṃ patati, « [La feuille] tombe de l’arbre [et va vers] le sol [acc.] ».

Mais n’est-il pas vrai aussi que l’expression insolite, caitraś caitraṃ ga-
cchati, « Caitra va à Caitra » demeure autorisée, en conformité avec la qua-
trième définition [donnée ci-dessus, fautive d’ailleurs] [176] — la conjonc-
tion étant, elle aussi, un résultat qui qualifie de manière essentielle le sens
de la racine? Pas du tout ! La difficulté est contournée si on ajoute la stipu-
lation : « pourvu que [le résultat] n’occupe pas le même lieu que l’activité ».
Ainsi disent-ils 555.

À tout cela, non! La définition, même peaufinée, ne tient pas compte
des cas suivants, où un tel résultat, « adapté à l’activité [exprimée par la
racine] », fait défaut : (1) kāśīṃ gacchan pathi mr̥taḥ, « Allant à Bénarès il
mourut en chemin » ; (2) kāśīṃ gacchati na prayāgam, « Il va à Bénarès, pas
à Prayāga » ; (3) grāmaṃ na gacchati, « Il ne va pas au village » 556. Sans tenir
553. Ce n’est pas un résultat quelconque qui peut être doté du statut de soutien externe,

mais celui qui est impliqué par sa nature (avacchedaka) dans l’activité exprimée par la ra-
cine. Le verbe « aller » vise la fin du mouvement, son soutien est à l’accusatif ; le verbe
« quitter » vise son début, son soutien est à l’ablatif.
554. L’acte de tomber comprend normalement son résultat, l’aller en bas, mais la desti-

nation de la descente, le sol percuté, peut exceptionnellement en être extraite, rendant
possible la transitivité. Voir p. 136.
555. Le pūrvapakṣa du logicien, à savoir que l’agent peut se confondre avec l’objet direct,

est épuisé. Le grammairien répond que l’objection peut être aisément contournée en y ajou-
tant la stipulation mentionnée.
556. Les trois destinations, toutes à l’accusatif, ne sont évidemment pas adaptées à l’activité

ici mentionnée, celle d’y arriver, soit parce que la destination n’a pas été atteinte, soit parce



216 TRADUCTION

compte de ces cas, la définition est ipso facto invalide. Que dire de l’objec-
tion qui soutenait que lemot vr̥kṣa, «arbre», avait lui aussi droit à la rection
ablative dans la phrase vr̥kṣaṃ tyajati khagaḥ, « L’oiseau quitte l’arbre », du
fait que l’arbre soutenait aussi le résultat, [à savoir] la séparation [de l’oi-
seau]? Nous répliquons : non! Dans ce cas, la séparation est exprimée par
la racine (tyaj) elle-même. [177] Si la racine ne signifiait pas la séparation,
le mot qui sert de soutien aurait droit à l’ablatif : vr̥kṣāt patati, « Il tombe
de l’arbre ». Quand la séparation est exprimée par la racine, deux [rections]
sont possibles, l’ablation et l’objet direct — mais l’objet direct prévaut, en
raison du stratagème proposé dans le Bhāṣya : « Les rections [enseignées]
par la suite bloquent la rection ablative » 557. En somme, si l’objet direct
n’était pas précédemment enjoint [c’est-à-dire : n’était pas exprimé par la
désinence verbale], le génitif ou l’accusatif auraient l’occasion [d’être em-
ployés] : soit bhāratasya śravaṇam, « L’audition du Bhārata » ∗, soit bhārataṃ
śr̥ṇoti, « Il écoute [quelqu’un qui récite] le Bhārata » 558.

Par « transitivité » est signifiée l’activité dont le résultat est situé
ailleurs [que dans l’activité]. Par « intransitivité » est signifiée l’activité
dont le résultat est situé dans le même lieu [que l’activité] : « Aujourd’hui
Devadatta existe », signifie « Devadatta est né aujourd’hui ». Ici, le résultat,
sous la forme de la naissance (utpatti), et l’activité, sous la forme de l’émer-
gence (bahirnissaraṇa) dans le monde, sont tous les deux situés en Deva-
qu’elle n’a pas été envisagée, soit parce qu’elle a été abrogée. L’effort de la part du logicien
pour simplifier la définition complexe de l’objet direct s’est avéré infructueux.
557. Ad vt. 30 ad P. 1.4.1 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 302). L’observation renforce l’effet de

l’aphorisme vipratiṣedhe paraṃ kāryam (P. 1.4.2), selon lequel, au cas de contradiction, une
injonction enseignée plus tôt (dans l’ordre de l’Aṣṭādhyāyī) est bloquée par d’autres ensei-
gnées plus tard. L’apādāna, qui figure au début de la liste (P. 1.4.24), est bloquée par toutes.
La leçon retenue par Kielhorn diffère légèrement : apādānasaṃjñām […].
558. Procédé identique : le suffixe nominal lyuṭ (-ana) est enseigné au sens de nomen actio-

nis (P. 3.3.115), et le suffixe verbal tip, au sens d’agent (P. 3.4.69) — ce qui donne l’occasion
d’être employé soit au génitif (P. 2.3.50), soit à l’accusatif (P. 1.4.49), l’objet (karman) de
l’action n’étant mentionné ni dans l’un ni dans l’autre cas.

∗. C’est-à-dire le Mahābhārata.



TRADUCTION 217

datta. D’autres affirment, en revanche, que le verbe intransitif n’exprime
que l’activité 559. On convient qu’un résultat est difficile à déceler dans les
verbes être, devenir, apparaître, exister, etc. Être, disent-ils, signifie l’activité
de persister [dans le temps]. Alors « Devadatta existe » signifie : « Il y a une
[activité de] persistance dont l’agent est Devadatta ». En somme, la thèse
selon laquelle l’activité et le résultat sont les deux significations de la racine,
est à invoquer selon les circonstances 560. C’est la direction à prendre.

La rection instrumentale (karaṇatva) [associée en principe au troi-
sième cas] exprime ce qui contribue à l’accomplissement du résultat,
pourvu qu’il soit relié sans intermédiaire à l’activité effectuée. C’est-à-dire :
la rection exprime le moyen le plus efficace [pour arriver au résultat sou-
haité]. [178] Selon Hari,

Quand est exprimée, dans la foulée immédiate de l’activité ver-
bale,

La manière de la parfaire, alors, [cet élément] est dénommé
l’instrument 561.

Par « l’activité verbale », on entend « [l’activité] se rapportant le plus
possible au résultat escompté». Par exemple, dans la phrase rāmeṇa bāṇena
hato vālī, « [Le démon] Vālin fut tué par Rāma aumoyen d’une flèche », l’ac-
tivité de bander l’arc existe dans l’agent [Rāma] avant que l’activité de la
flèche ne se manifeste 562. La phrase s’entend comme suit : « Il existe [un
démon] Vālin qui est le soutien [externe] du résultat, à savoir, de la sé-
paration [dudit Vālin] d’avec son souffle; [ce résultat est] dû à une flèche
dont l’activité fut déclenchée par l’activité d’un agent qui n’est autre que
559. Vyāpāramātravācakatvam : cette divergence d’opinion est évoquée dans le commen-

taire d’Helarāja surVP 3.7.88 (éd. Iyer, vol. 3.1, p. 303) : dhātvarthamātrāpekṣayā iyaṃbhāvanā
[…] yadāpi dhātvarthakriyāyāṃ karmāntarbhavati tadapy akarmakatvam, tad yathā jīvati [kar-
man pour phala], etc. Voir aussi p. 36 sqq.
560. Bāhulyābhiprāyeṇa : « la plupart du temps, mais selon l’intention » (?).
561. VP 3.7.90. Avec référence à P. 1.4.42 : sādhakatamaṃ karaṇam.
562. Des deux activités, celle de l’agent est « plus éloignée » du sens du verbe (« tuer »)

que ne l’est celle de la flèche — ce qui permet aussi de différencier l’agent de l’instrument.



218 TRADUCTION

Rāma ». En revanche, [le suffixe verbal étant] à l’actif, rāmo bāṇena vālinaṃ
hanti, « Rāma tue Vālin au moyen d’une flèche », la phrase s’entend : « Il
existe une activité dont Rāma est l’agent, qui convient à la séparation de
Vālin d’avec son souffle, laquelle [séparation] s’accomplit aumoyen de l’ac-
tivité d’une flèche » 563. [179] On comprend, accessoirement, que l’activité
de la flèche est provoquée par l’activité de Rāma. Afin d’éviter que la rec-
tion d’instrument n’ait l’occasion de prévaloir sur les cinq autres rections,
on a ajouté à la définition la stipulation « pourvu qu’il soit relié sans inter-
médiaire à l’activité effectuée » 564. C’est la direction à prendre.

La rection de dation (sampradāna) [associée en principe au quatrième
cas] exprime, quant à l’activité, [ce qui est] désigné (uddeśya) pour mettre
en évidence la relation entre l’activité verbale [en général] et l’objet di-
rect 565. Par exemple, la phrase brāhmaṇāya [dat.] gāṃ dadāti, « Il donne
la vache au brahmane », s’entend comme suit : « Un brahmane est dési-
gné, dans l’acte de donner, afin de faire valoir la relation entre le don et la
vache, l’objet [donné] ». La relation entre le brahmane et la vache est celle
du possesseur au possédé. Quant à caitro maitrāya vārtāḥ kathayati, « Cai-
tra raconte les nouvelles à Maitra », la relation de Maitra aux nouvelles
est celle du connaisseur au connu. La dérivation [du mot sampradāna] don-
563. C’est le suffixe verbal, soit au sens d’agent, kartari, soit au sens d’objet direct, kar-

maṇi, qui supplée le sujet de la phrase. Les nominatifs sont déterminés par un accord de
coréférentialité avec cet affixe, régi par le protocole anabhihita : voir n. 239, p. 125.
564. Pārṣṇiko bodhaḥ, « une prise de conscience sur les talons de la prise de conscience prin-

cipale » : l’action de la flèche suit immédiatement celle de l’archer et en dépend. Cette préci-
sion clarifie la différence entre karaṇa et kāraṇa : toutes les rections facilitent l’activité prin-
cipale du verbe, mais la rection instrumentale se réfugie en quelque sorte derrière l’objet,
facilitant son rapport avec l’activité du verbe, située en l’agent.
565. Une formule est proposée pour réunir les usages disparates de la rection dite « da-

tive » (en témoignage du rôle privilégié joué par le verbe dā, « donner », voir VSK 569),
tels que « destinataire », « objectif », etc. — tous faisant état d’une relation plus ou moins
motivée entre l’objet direct et un objet-tiers. Par kriyāmātra, d’après K. Śukla, est impliqué
n’importe quel verbe, pas exclusivement le verbe dā, « donner ».



TRADUCTION 219

née par l’auteur de la Vr̥tti 566 conforte cette définition : « Ce qui est confié
pleinement (saṃyak pradīyate), c’est le don confié (saṃpradāna) » 567. Quant
à l’exemple cité, le terme saṃpradāna s’applique au brahmane « désigné »
[comme se rapportant] le mieux à l’activité exprimée par le verbe, à savoir,
« renoncer à la possession d’un bien en faveur d’un autre qui en prend pos-
session » — le bien étant une vache. Mais, objecte l’interlocuteur], dans la
phrase punargrahaṇāya [dat. ] rajakasya [gén.] vastradānam, « Donner des
vêtements [à l’intention] du blanchisseur [gén.] pour que celui-ci les redonne
[nettoyés] » 568, c’est le génitif qui a l’occasion [d’être employé], car le génitif
exprime en principe une connexion [qui est aléatoire] ! Ainsi dirait-on raja-
kasya [gén.] vastraṃ dadāti, « Il confie ses vêtements [à l’intention] du blan-
chisseur [gén.] ». Non! ce n’est pas correct, car cela entre en conflit avec
l’exemple cité dans le Bhāṣya, « [Le maître] qui enseigne l’ensemble [des
phonèmes] 569 donne une gifle à l’étudiant [dat.] » 570. [Aussi, le génitif n’a
pas l’occasion d’être employé], compte tenu de la réticence de l’auteur du
Bhāṣya à entériner une interprétation de l’aphorisme fondée uniquement
sur l’étymologie de l’appellation technique (saṃpradāna) [dā < dadāti, « il
566. Vr̥ttikārāḥ dans le texte ; Nityānanda lit vr̥ttikāraḥ (éd. HSG, p. 102). La Vr̥tti dont il

s’agit est, paraît-il, la Kāśikā, attribuée par la tradition à Vāmana et Jayāditya.
567. Il s’agit en fait de l’auteur de la Padamañjarī : samyak prakarṣeṇa pradīyate yasmai tat

saṃpradānam (ad Kāśikā ad P. 1.4.32 ; vol. 1, p. 546-47). Cette glose étymologique (padabhañja-
na) est typique du genre.
568. Le blanchisseur ne prend ce qu’on lui confie que pour le redonner ! À qui le bénéfice?
569. Khaṇḍikā : śabdasamūha (Vācaspatyam, p. 2463) ; voir Bhārgavaśāstrī, éd.,MBh (éd. NSP,

vol. 1, p. 170, note) : vargapañcāśad itivat khaṇḍiketisaṃjñātharvāṇām. Le maître qui enseigne
la prononciation des syllabes une à une (> khaṇḍayati)?
570. Ad vt. 13 ad P. 1.1.1 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 41). Un bien a-t-il été confié? Selon le

Bhāṣya, la gifle fait suite à une erreur d’intonation de la part de l’élève qui, « au lieu d’un
accent aigu, a prononcé un accent grave » (udātte kartavye anudāttaṃ karoti). Les variations
d’accent ne sont pas abolies quand la voyelle ā estmentionnée sans en spécifier l’accent, par
exemple, dans l’aphorisme vr̥ddhir ād aic. C’est l’anubandha t (d) qui signale que la longueur
de la voyelle est seule en cause. Cet exemple, d’ailleurs, n’a rien à voir avec le sujet traité ici,
l’emploi des cas.



220 TRADUCTION

donne »] 571. Cette strophe de la Saptaśatī conforte cette idée : « Dis cela
au seigneur des démons, pour qu’il fasse la chose appropriée » 572. Il s’en-
suit que seule la leçon rajakāya [dat.] vastraṃdadāti est convenable : dadāti y
signifie «mettre à la disposition de…» (adhīnīkaraṇa). Dans la phrase «don-
ner une gifle » dadāti signifie nyasana : « poser [une gifle] sur […] » 573. [180]

Le quatrième cas au sens de dation [ou donation] (sampradāna) revient
alors à signifier « celui désigné [pour faire valoir l’activité en cause] » 574.
Les phrases citées ci-dessus s’entendent comme suit : « Il existe un don
dont l’objet [donné] est une vache et dont la personne “désignée” [pour
faire valoir le don] est un Brahmane » ; [181] et « Il existe une relation dont
l’objet [communiqué] est l’actualité du jour et dont la personne “désignée”
[pour l’entendre] est Maitra ». Une définition alternative [de la dation] est :
571. P. 1.4.32, karmaṇā yam abhipraiti […] « que l’on entend relier avec l’objet direct […] »

(d’après Renou GP, vol. 1, p, 68). L’aphorisme, dans l’édition de Kielhorn, n’est pas suivi
de vārttika, mais certains en ont imaginé la nécessité — et cela parce qu’ils ont voulu res-
treindre la portée de l’aphorisme au seul verbe dadāti, « donner », notant que le terme sam-
pradāna est formé à partir de cette racine : anvarthasaṃjñāvijñānād dadātikarmaṇeti vijñāyate
(Kāśikā ad loc.). En ce cas, des tournures telles que yuddhāya saṃnahyate, « Il se prépare pour
le combat [dat.] » seraient problématiques, le verbe «donner» y faisant défaut. Qui plus est,
la relation accessoire en cause n’est pas fondée sur l’objet (karman), mais sur le verbe (kriyā).
On propose alors d’étendre la portée de l’aphorisme en y ajoutant le vārttika « aussi … par
l’intermédiaire d’une relation à un verbe (kriyayā) » (Kāśikā ad loc.). En revanche, Patañjali,
suivi ici par Nāgeśa, est d’avis que les expressions karmaṇā et kriyayā sont, dans la langue
familière, effectivement synonymes. Demême pour rajakasya et rajakāya, ci-dessus : pas be-
soin alors de stipuler que l’une remplace l’autre — elles sont déjà équivalentes. Voir n. 522,
p. 207 : genitivus pro dativo?
572. Devīmāhātmya 5.129. Ici le démon est « désigné [comme intermédiaire] » afin de dif-

fuser la commande adressée à l’interlocuteur. Le poème, connu sous de nombreux titres,
notamment Durgāsaptaśatī et Caṇḍī[saptaśatī], est, sauf erreur, la seule œuvre « littéraire »
citée dans la PLM. Il convient de rappeler que des racines ayant le sens de « dire » (vac, āh,
etc.) sont en principe suivies de deux accusatifs (Renou, GS, § 218).
573. L’emploi du datif est autorisé à condition de prendre le verbe « donner » dans son

sens métonymique. La réticence du grammairien à prendre le terme saṃpradāna dans son
sens étymologique est confirmée.
574. Notion reprise de Kauṇḍabhaṭṭā, VBS, p. 204 : uddeśyaś caturthyarthaḥ.



TRADUCTION 221

« celui désigné pour faire valoir [l’activité exprimée par] un verbe intran-
sitif », par exemple : patye [dat.] śete, « [Elle] se couche pour son mari ». La
phrase s’entend : « Il existe un allongement [du corps] dont l’agent est la
bien-aimée et dont le mari est celui “désigné [pour le faire valoir]” » 575.

[L’interlocuteur conteste la nécessité de formuler une définition du
terme saṃpradāna, « dation ».] Vu que le don, etc., se fait toujours en vue
d’un but (tādarthyāt), et que l’expression brāhmaṇāya gāṃ dadāti fait com-
prendre cette idée grâce à l’emploi du quatrième cas, alors à quoi sert
l’appellation technique [sampradāna], dont la définition est proposée dans
l’aphorisme karmaṇā yam […] 576 ? L’aphorisme rucyarthānāṃ priyamāṇaḥ 577,
à lire conjointement avec l’aphorisme caturthī sampradāne 578, spécifie suf-
fisamment la portée [du quatrième cas]. Non! Bien que la vache, l’objet
du don, soit destinée à un brahmane, le [vrai] but du don [n’est pas de lui
faire plaisir, mais c’est] d’assurer l’immortalité [du donateur] ! Bien que la
vache soit comprise comme un bénéfice grâce à l’emploi du datif — lequel
suggère une motivation (tādarthya) —, la justification pour enjoindre la rec-
tion de dation fait toujours défaut, [182] car la motivation sous-tendant
l’emploi du quatrième cas n’est pas liée au don, dont le [véritable] but n’est
pas [de faire plaisir au brahmane]. C’est ce qu’affirme Helarāja 579. Au fait,
575. En l’absence d’un objet direct, l’objet « désigné » sera mis en relation avec le verbe

— dans le sens de : « à qui l’acte profite ».
576. P. 1.4.32. Tādarthya : nom abstrait formé sur la base du bahuvrīhi tadartha, « [celui]

dont l’objectif est cela » : « la qualité d’avoir cela comme objectif ». Le quatrième cas se
rapporte au verbe en signalant que le terme ainsi fléchi doit être « pris en considération »
pour compléter la relation entre objet et agent.
577. P. 1.4.33 : « [En relation avec les racines] au sens de ruc, « plaire », (la personne sa-

tisfaite) porte le nom de sampradāna » (Renou, GP, vol. 1, p. 68, traduction adaptée). Cet
aphorisme, selon l’adversaire, circonscrit suffisamment le sens du terme sampradāna au
sens de « celui à qui le [don] plaît, ce qui rend superfétatoire la définition proposée dans
l’aphorisme P. 1.4.32. Le terme lui-même n’est pas contesté ; son sens est jugé assez clair.
578. P. 2.3.13 : l’aphorisme enjoint le quatrième cas au sens de saṃpradāna.
579. Helarāja ad VP 3.129 (éd. Iyer, vol. 3.1, p. 332) résumé ici : vākyārthabhūtāyā dāna-

kriyāyā atādarthyāt tādarthye caturthyā aprāptau tadarthā saṃpradānsaṃjñā nyāyyā. Ce n’est
pas la relation du don à la personne qui le reçoit qui anime la rection de dation, mais celle



222 TRADUCTION

la relation entre bénéficiaire et bénéfice est au cœur de l’idée de motivation.
Ainsi s’explique la phrase brāhmaṇāya dadhi, « Du lait caillé pour le brah-
mane! » : « Il existe du lait caillé qui est le bénéfice dont un brahmane [est
le bénéficiaire] ». Cela suffit pour le moment.

La rection d’ablation (apādāna) [associée en principe au cinquième
cas] exprime ce qui sert de soutien de l’acte de séparation [c’est-à-dire :
le soutien de celui dont l’agent se sépare], pourvu que la séparation ne
soit pas déjà exprimée par la racine en cause, et qu’elle soit associée à
l’agent de l’acte, ou, le cas échéant, aux agents (tattatkartr̥) simultané-
ment. Autrement dit, la rection exprime la limite [de l’activité dont le
départ est signalé]. La séparation dont on parle n’est pas nécessairement
réelle (vāstava), ni précédée d’une connexion réelle, [183] mais peut être
inventée par l’esprit. Quant à [la phrase]māthurāḥ pāṭaliputrakebhyaḥ [abl.]
āḍhyatarāḥ, « Les habitants de Mathura sont plus riches que ceux de Pāṭali-
putra » 580, le Bhāṣya y justifie l’emploi du cinquième cas, puisque le soutien
de la disparité [des revenus dont souffrent les habitants de Pāṭaliputra]
n’est qu’une idée de l’esprit 581. De même s’explique la tournure familière,
caitrān [abl.] maitraḥ sundaraḥ, « Maitra est plus beau que Caitra ».

On a ajouté la stipulation « pourvu que la séparation ne soit pas déjà
exprimée par la racine en cause » 582 afin d’éviter que la rection d’ablation
du bénéfice au bénéficiaire. La notion de sampradāna (ainsi élargie) comble la lacune laissée
par les interprétations trop littérales.
580. La citation exacte n’est pas attestée dans le Bhāṣya de Kielhorn. Toutefois, une phrase

semblable se trouve ad vt. 1 ad P. 1.4.24 : yathā sāṃkāśyakebhyaḥ pāṭaliputrakā abhirūpatarāḥ
(répétée ad P. 5.3.57, à d’autres fins). Le point est anticipé par Kaiyaṭa (ad loc.) : yatra kriyāvāci
padaṃ na śrūyate kevalaṃ kriyā pratīyate. Kaiyaṭa répète alors la citation du Bhāṣya. La ville
de Sāṃkāśya est mentionnée dans le Rāmāyaṇa (I.69.3 et passim, éd. crit., vol. 1, p. 361). Voir
Goldman, trad., Rāmāyaṇa, Notes, vol. 1, p. 387. Pour l’ablatif « de la comparaison », voir
Renou, GS, § 221D (p. 301).
581. Apāya, «écart» («disparité»), termequi figure dans l’aphorismequi définit la rection

d’ablation : dhruvamapāye ’pādānam « [La rection verbale consistant enunpoint] fixe, quand
il y a écart [à partir de ce point porte le nom d’]apādāna » (P. 1.4.24, trad. Renou, GP, vol. 1,
p. 66). L’écart vaut aussi au sens figuré. Voir l’exemple suivant.
582. La racine tyaj exprime à elle seule la séparation, un soutien nominal externe serait



TRADUCTION 223

ne soit enjointe après le thème vr̥kṣa, « arbre », dans vr̥kṣaṃ tyajati khagaḥ,
« L’oiseau quitte l’arbre», etc. On a ajouté la stipulation « [que l’activité soit]
inhérente à l’agent, ou, le cas échéant, aux agents (tattatkartr̥samaveta) » 583,
afin de s’assurer que la rection d’ablation soit enjointe après le thème pa-
raspara, « l’un l’autre » dans parasparasmān meṣāv apasarataḥ, « Les deux bé-
liers s’éloignent l’un de l’autre », etc. La portée en est que deux animaux
peuvent constituer le soutien de la séparation qui découle de l’activité [ex-
primée par la racine], à condition que l’activité soit fondée sur les deux
simultanément. Les deux animaux, désignés par le termemeṣau, « béliers »
[au duel], figurent conjointement comme le soutien de l’activité [de sépara-
tion]. En revanche, le soutien de leur séparation est exprimé par le terme à
l’ablatif parasparasmāt, « l’un de l’autre » [au singulier]. La volonté d’expri-
mer la différence [entre les deux animaux] est assujettie à cette contingence
linguistique 584, tout comme ātmānamātmanā [ātmā] vetti, « Le [Soi] connaît
le Soi au moyen du Soi ». Le terme ātmā, « Soi » y exprime l’agent, qualifié
essentiellement par le corps ; le terme ātmanā, l’instrument, qualifié essen-
tiellement par l’organe intérieur ; et le terme ātmānam, l’objet, dénuéde toute
qualification et privé de toute volonté. La différence y est attribuée à une
entité unique par l’utilisation de mots différents 585. L’objet, comme on dit,
ne se révèle qu’entouré de mots. On a dit :

En ce monde, il n’y a aucune idée qui ne soit accompagnée de
paroles.

en ce cas illogique, voire oiseux. L’ablation, en revanche, aura besoin d’un soutien externe.
Quant à la racine gam, la séparation ne figure pas parmi ses significations évidentes.
583. C’est-à-dire auxmultiples agents : on n’exclut pas la possibilité que l’activité exprimée

par le verbe soit soutenue par plusieurs agents — dans ce cas, les deux béliers.
584. Les animaux, désignés par le terme meṣa au duel, sont ensemble le soutien de

l’activité d’éloignement, tandis que, mis en opposition par le terme parasparasmāt, « l’un
de l’autre » (au singulier), ils sont traités séparément comme soutiens de la séparation qui
en résulte. La véritable dualité des animaux est subsumée par cette éventualité linguistique.
585. Ici une seule entité, l’âme universelle (l’unité même), est multipliée par trois —mais

linguistiquement, en réponse à une variété de conditions. Ci-devant, les deuxbéliers étaient
représentés — linguistiquement — comme une singularité. Voir VBS, p. 99.



224 TRADUCTION

Toute connaissance apparaît comme pénétrée de la pa-
role 586. [184]

Si on justifie la rection d’ablation en faisant appel aux différences qui
sont contingentes, pourquoi a-t-on pris la peine de préciser que l’activité
est « inhérente à l’agent, ou, le cas échéant, à des agents »? La spécifica-
tion est nécessaire pour que la rection d’ablation vaille après le thème aśva,
« cheval », dans la phrase parvatāt patato ’śvāt pataty aśvavāhaḥ, « Le cava-
lier tombe de son cheval, qui tombe de la montagne » 587. Mais, poursuit
l’interlocuteur, dans vr̥kṣāt parṇaṃ patati, « La feuille tombe de l’arbre », la
feuille, elle, contribue aussi au résultat ; pourquoi la feuille n’a-t-elle pas
droit à la rection d’ablation, dont il existe deux soutiens? Non! Dans ce
cas, [l’ablatif ] est bloqué par la rection d’agent, enjointe postérieurement.
Le Bhāṣya conforte [cette réponse] : « Les rections enseignées postérieure-
ment bloquent la rection d’ablation » 588.

En revanche, certains [sont d’avis] que la rection d’ablation exprime le
soutien de la séparation dont le départ ne figure pas dans le mouvement
(gati) signifié par le verbe 589. [185] Non! Car la rection risque de ne pas va-
loir après les thèmesmeṣa, « bélier» ou aśva, « cheval » dans les exemples ci-
586. VP 1.123. Trad. M. Biardeau, modifiée, VPB, p. 156-57.
587. Cette phrase complexe propose plusieurs paradoxes grammaticaux. Les deux verbes

tomber ont des agents différents ; le participe à l’ablatif (patataḥ) s’accorde avec l’ablatif
aśvāt, qui en est toutefois l’agent ; le cheval est à la fois l’agent et assujetti à l’ablation. Si
la définition à l’étude se référait à un seul agent, l’ablatif, ayant déjà été « mentionné »
(parvatāt), n’aurait pas l’occasion d’être employé une deuxième fois (aśvāt). La seule pos-
sibilité qui reste est la rection d’agent, également valable et en fait prioritaire en vertu de
P. 1.4.2 vipratiṣedhe paraṃ kāryam, « Lorsqu’il y a prohibition mutuelle (entre deux règles
d’égale force, c’est la règle) ultérieure qui doit prendre effet » (Renou, GP, vol. 1, p. 61).
588. Ad vt. 30 ad P. 1.4.1 (éd. Kielhorn, vol. 1., p. 302). Voir note précédente. La rection

ablative, enseignée en tête de liste (P. 1.4.24 sqq.), est donc la dernière à avoir l’occasion de
s’appliquer.
589. Gatyanāviṣṭatve sati : cette refonte de la définition en effet supprime le deuxième

volet de la définition donnée ci-dessus, ce qui délie le lien entre le ou les agents et l’acte.



TRADUCTION 225

tés ci-dessus 590. D’autre part, [les mêmes experts] maintiennent, en raison
du duel apasarataḥ, « Les [deux béliers] s’éloignent », qu’on peut prétendre
que la racine sr̥ (sarati), « courir », évoque deux actes [de séparation] ; en ce
cas rien n’empêche que le deuxième bélier revendique aussi la rection abla-
tive, en témoignage du deuxième acte [d’éloignement], le premier ayant
été revendiqué par le premier [bélier] 591. Mais non! L’acte [d’éloignement
n’est pas rendu double, il] est unique et singulier ! Cette opinion est confir-
mée par le Bhāṣya, qui remarque : « Les thèmes à désinence verbale ne dé-
clenchent pas l’opération des règles ekaśeṣa, car [ils ne concernent qu’]une
seule action » 592. [186]

Le sens de la cinquième rection est [en somme] la limite (avadhi) 593. Les
phrases [citées ci-dessus] s’expliquent alors comme suit : (1) il existe une
chute dont la feuille est l’agent et dont la limite est l’arbre ; (2) il existe une
chute dont le cavalier est l’agent et dont la limite est le cheval, lequel n’est
pas différent du soutien de la chute dont la limite est la montagne ; (3) il
existe un éloignement dont l’agent est le bélier qualifié par la dualité, et
590. Et pour la bonne raison : Les deux béliers sont à titre égal les agents de la séparation.

Et le cheval est à la fois le lieu et l’agent de l’activité de tomber.
591. Cette remarque essaie de contourner la réponse précédente et justifie autrement

la double ablation des béliers. Elle sera à son tour réfutée. Voir la suite. Selon K. Śukla,
l’interlocuteur est Kauṇḍabhaṭṭa. Voir VB, p. 141 : yatra sākṣād dhātunā gatir nirdiśyate.
592. Ad vt. 19 ad P. 1.2.64. L’édition de Kielhorn lit kiṃ kāraṇam? […] ekā hi kriyā, au lieu de

kriyāyā ekatvāt (vol. 1, p. 238, l. 7-10). Les règles ekaśeṣa autorisent la substitution d’un seul
thème, fléchi de façon appropriée, à plusieurs thèmes qui, «ayant unemême forme […] sont
pourvus de la même désinence casuelle » (Renou, GP, vol. 1, p. 38) : vr̥kṣaś ca vr̥kṣaś ca vr̥kṣaś
ca, vr̥kṣāḥ. Cette convention ne s’applique pas aux verbes. Le nombre du verbe, d’ailleurs,
n’est pas motivé par la supposée multiplicité d’actions en cours, mais par le nombre du
substantif qui s’y accorde.
593. Voir Kāśikā ad P. 1.4.24, glosant le mot dhruvam de l’aphorisme : yad avadhibhūtaṃ

tat kārakaṃ. Par « limite » est signifiée l’origine (du mouvement). Quand le sens du verbe,
comme patati, se tourne vers l’origine dumouvement pour se compléter, l’ablation est auto-
risée. Quand il se tourne vers l’autre limite, la destination, c’est plutôt l’objet direct, comme
c’est le cas de gacchati (voir p. 209 et p. 215).



226 TRADUCTION

dont la limite est le bélier qualifié par la réciprocité (paraspara). C’est la
direction à prendre ∗.

La rection de location [ou locative, associée en principe au septième
cas] exprime le siège (ādhāra), soit de l’activité [de la racine], soit du ré-
sultat [de cette activité], conçus par le biais soit de l’agent, soit de l’objet
direct 594. Par exemple, la phrase sthālyām odanaṃ gr̥he pacati, « [Caitra] cui-
sine du riz dans le four dans la maison » laisse entendre que le four est
le siège du résultat [de l’acte de cuisiner], c’est-à-dire, de l’amollissement
[qui se produit] par le biais de l’objet direct [le riz] ; la maison, en revanche,
est le siège de l’activité [de cuisiner], qui se produit par le biais de l’agent
[Caitra, le cuisinier]. La question se pose : la rection locative n’a-t-elle déjà
pas valu après le riz et après Caitra, les sièges évidents des [deux] sens de
la racine verbale, résultat et activité ? Comment alors peut-on prétendre
qu’elle vaille de nouveau après leurs sièges, le four et la maison? À cette
question, nous répondons : les rections d’agent et d’objet, enseignées pos-
térieurement, valent avant la rection locative, qui n’a donc pas l’occasion
de s’appliquer : elle s’en trouve bloquée. Donc la phrase en cause s’entend :
« Il existe une activité dont Maitra est l’agent, dont le siège est la maison,
[une activité] favorable à l’amollissement, dont le riz est le soutien, dont le
siège est le four » 595. [187]
594. P. 1.4.45, ādhāro ’dhikaraṇam « (La rection verbale consistant en) le siège (où l’action

a lieu, par le fait que l’agent ou l’objet direct s’y trouvent) (portent le nom d’) adhikaraṇa
(« location ») » (Renou, GP, vol. 1, p. 70-71). Le terme ādhāra, « support » (Renou : « siège »)
se distingue ici du terme āśraya, traduit dans ce qui précède par « soutien ». Le contexte
départage les deux termes, en principe quasi synonymes : le kāraka de l’« objet direct »
(karman) exprime le soutien externe du « résultat » (phala), l’un des composants signifiants
de la racine verbale ; le kāraka adhikaraṇa (Renou : « location ») exprime le soutien de cet
objet — mais indirectement, « par le biais de l’objet direct » : le siège ou « location » est le
support du support. De même pour l’agent du verbe et la « location » de son action.
595. Voir n. 553, p. 215, et discussion. « Caitra » et «Maitra », les agents qui figurent dans

les exemples, sont ici confondus.

∗. Nous avons restitué cette mention, qui traduit iti dik — nous fondant sur les autres
occurrences.



TRADUCTION 227

La rection de location est triple : abhivyāpaka, aupaśleṣika, vaiṣayika. En
ce qui concerne le premier [de ces trois types], le siège est dit « compréhen-
sif » quand il sous-tend la totalité des éléments [qui s’y trouvent] : « Il y a de
l’huile dans les graines du sésame ». Le siège dit « à proximité » ∗ se conçoit
comme une adjonction (upaśleṣa), c’est-à-dire, comme une connexion (saṃ-
bandha) avec un élément voisin (samīpe). Dans le Bhāṣya sur l’aphorisme
saṃhitāyām, le septième cas utilisé dans l’aphorisme iko yaṇ aci est cité
comme illustrant le siège à proximité : « [Une consonne de la série y r l v]
se substitue à une voyelle de la série i u r̥ l,̥ si une voyelle suit à proximité » 596.
Le deuxième type est aussi illustré dans le Bhāṣya sur l’aphorisme tatra ca
dīyate kāryaṃ bhavavat : « Le don offert dans le mois précédent est dit aussi
un bénéfice relatif aumois du don, c’est-à-dire [un don]mensuel». Ainsi est
illustrée la rection locative au sens de « [ce qui est placé à] proximité » 597.
Il faut néanmoins rejeter l’opinion de Kaiyaṭa, qui déclare que la phrase
kaṭe āste, « Il s’assied sur la natte », illustre la location à proximité, car à
596. Ad P. 6.1.72 (éd. Kielhorn, vol. 3, p. 51). Patañjali y fait état des trois types de loca-

tif, dont le deuxième est illustré par l’aphorisme interprétatif tasminn iti nirdiṣṭe pūrvasya
(P. 1.1.66), qui définit le locatif en cause, spécifique à la grammaire. L’exemple ne concerne
que le phonème final aci « suivi d’une voyelle » (voir Renou, GP, vol. 2, p. 132, ad P. 6.1.77,
iko yaṇ aci). Le locatif désigne en effet l’élément qui suit celui auquel l’opération grammati-
cale s’applique, et qui la conditionne, tout comme l’ablatif désigne l’élément qui le précède
(P. 1.1.67 : tasmād ity uttarasya).
597. Ad vt. 1 ad P. 5.1.96 (éd. Kielhorn, vol. 2, p. 361). Pour la traduction et l’interpréta-

tion, voir Renou, GP, vol. 2, p. 22. Le locatif revêt ici le sens de « [mois] adjacent [au mois
actuel] ». La citation doit davantage à Kaiyaṭa (ibid.) qu’à Patañjali ; elle réunit plusieurs
extraits du Bhāṣya, plus ou moins ad libitum. L’aphorisme enjoint une forme nominale se-
condaire (taddhita) — p. ex., māsika, de māsa, « mois », dans le sens de « ce qui est à faire
durant le mois » (Renou, ibid.). Nāgeśa, comme on l’a vu, interprètemāsika dans le contexte
de dīyate, « [ce qui] est donné » : la notion de proximité s’étend à ce qui s’est produit dans le
passé, et la notion de don n’est pas limitée aux dons offerts « ce mois-ci ».

∗. La locution « à proximité » traduit aupaśleṣika-, qui signifie proprement « au contact
de » et qui exprime l’idée d’un contact direct, sans rien entre les entités en contact l’une
avec l’autre (voir la règle phonétique donnée comme exemple).



228 TRADUCTION

ce propos, Patañjali ∗ avait auparavant signalé son désaccord 598. [188] Le
support qui n’est pas inclus dans les deux types exposés ci-dessus s’appelle
occasionnel [vaiṣayika, « relatif à la situation » (viṣaya)] : kaṭe āste, « Il s’assied
sur la natte », jale santi matsyāḥ, « Des poissons sont dans l’eau », etc. Ici, le
support, [à savoir, la natte], s’étend au-delà de la mesure de la chose qui y
est placée et [le lieu de placement] est occasionnel [gauṇa, secondaire] 599.
La portée du septième cas est la localisation (adhikaraṇa). C’est la direction
à prendre.

La portée du syntagme dit satsaptamī [« locatif absolu»] 600 est de signa-
ler que l’exécution de l’activité exprimée par un autre verbe [normalement
à l’indicatif ] en dépend, et en même temps que [la réalisation de] cette
autre activité dépend (āśraya) de l’activité exprimée par le verbe à l’absolu.
Ici [l’activité du verbe absolu], dont la valeur temporelle est fixe, fait ré-
férence à l’activité de l’autre verbe, dont la qualification temporelle n’est
pas fixée. Par exemple, goṣu duhyamānāsu gataḥ, « Les vaches étant en train
d’être traites, [Caitra] s’en alla », etc., qui s’entend : « Un certain Caitra est
le soutien d’un départ, dont l’exécution éventuelle dans le temps est fixée
par l’activité de traire dont le soutien est la vache » 601. [189]
598. D’après K. Śukla, l’exemple de Kaiyaṭa manque de pertinence : kaṭe āste n’est pas un

exemple du locatif au sens d’« à proximité » (aupaśleṣika = sāmīpye), mais au sens de « super-
position » (āropa). Voir aussi Helarāja ad VP 3.7.149 (éd. Iyer, vol. 3.1, p. 349).
599. Le contact avec le support n’est que partiel, le point de contact variable. Il y a des

endroits sur la natte où l’on ne s’assoit pas ! Et des eaux boudées par les poissons…
600. En sanskrit contemporain, sati saptamī. Voir P. 2.3.37 : yasya ca bhāvena bhāvalakṣaṇam,

« (Les désinences du locatif valent) aussi pour exprimer ce par l’état de quoi un (autre) état
est caractérisé (autrement dit, pour noter le Loc. absolu) » (Renou, GP, vol. 1, p. 119). Selon
la Kāśikā, bhāvena signifie kriyayā, ce qui est conforme à l’interprétation des grammairiens
ultérieurs. La perspective adoptée va à l’encontre des préjugés contemporains, où la pro-
position absolue est dite dépendre de la proposition principale.
601. Dans la durée, l’action signalée par la phrase subordonnée (au locatif ) conditionne la

réalisation de l’action signalée par le verbe principal. En ce sens le locatif « alors que les
∗. Le texte mentionne seulement le Bhāṣya (c’est-à-dire le Mahābhāṣya), et non le nom

de son auteur… Le traducteur a souhaité varier les renvois.



TRADUCTION 229

[Le sixième cas : le génitif ]
À la différence des rections dont les significations se rapportent à

la racine, le sixième cas exprime une relation [entre deux formes nomi-
nales], comme celle du propriétaire à la propriété. Dans l’expression rājñaḥ
puruṣaḥ, « l’homme du roi », le nom rājñaḥ [au génitif ] est lié au nom
puruṣaḥ, « homme » [au nominatif ], par l’intermédiaire de la relation dite
du soutien au soutenu [ici, celle du patron à la personne à charge]. La
phrase s’entend comme suit : « Il existe un homme sur lequel est fondée
une relation [de dépendance], dont le terme corrélatif (nirūpita) est le roi
[dont dépend l’homme] ». [190] Il ne faut pas supposer, sous prétexte que
toute relation est bipolaire, que le mot puruṣaḥ, « homme », aurait droit
aussi au sixième cas 602. Si l’on veut dire [par « l’homme du roi »] que
l’homme fait partie de la suite du roi, seul le mot « roi » peut prétendre
au sixième cas, comme en témoigne la maxime, « Le suffixe est prioritaire,
le thème en dépend» 603. Si le sixième cas était suffixé aumot puruṣa, la dé-
pendance étant toujours envisagée, il s’ensuivrait que l’homme est la quali-
fication (viśeṣaṇa) [et le roi le terme qualifié (viśeṣya)]) — ce qui brouillerait
profondément la construction envisagée 604. On dit :

Entre le terme qualifié et le terme qui qualifie,
vaches sont traites » (dont le temps est assumé) « fait connaître » la pertinence de l’autre
action « C. s’en alla », qui d’emblée est mise en œuvre.
602. Comme lemontre l’exemple cité plus loin, *rājā puruṣasya, il s’agit de savoir si le sens

resterait le même, si les cas étaient intervertis. La question posée concerne l’attribution du
génitif, pas son sens : si le sixième cas exprime une relation, pourquoi le génitif s’attache-
t-il de préférence à l’un des relata, plutôt qu’à l’autre?
603. Le génitif n’exprime pas la réciprocité des deux pôles, mais le fait que l’un qualifie

l’autre, comme l’adjectif le nom, ou le thème le suffixe. Ces relations ne sont pas réver-
sibles : le génitif (le viśeṣaṇa, ou bhedaka) modifie le sujet (viśeṣya ou bhedya), signalé ici par
le nominatif.
604. La relation n’étant pas réciproque, le sens exige que le génitif s’attache au terme qui

caractérise, rājñaḥ. En principe, la désinence prime le thème (antaraṅgatvāt, selon K. Śukla,
se référant àHelarāja adVP 3.7.157), en raisondequoi les cas nepeuvent pas être intervertis,
même si nous avons une velléité d’échanger les thèmes, comme le veut l’interlocuteur. Le
« roi de l’homme » n’est pas « l’homme du roi » !



230 TRADUCTION

Existe une relation qui relie l’un à l’autre (anyonya) ;
Quoique la relation soit fondée sur les deux termes,
Le sixième cas est suffixé au terme qui qualifie.
Le terme qui qualifie est le prédicat de la relation ;
Le terme qualifié, le support de la relation 605. [191]

LA SIGNIFICATION DU NOM (ATHA NĀMĀRTHAḥ)
À ce propos, les ritualistes maintiennent qu’il est plus économe d’attri-

buer l’énergie expressive des mots à leur genre (jāti) ∗. Compte tenu de la
quantité indénombrable d’individus (vyakti), il est onéreux d’y situer l’éner-
gie. La maxime « Sans la compréhension de la qualification, la compréhen-
sion du terme qualifié n’aura pas lieu » laisse inférer que l’énergie expres-
sive est située dans la qualification, tandis que le termequalifié est compris
métonymiquement 606. [192] Qui plus est, si l’énergie expressive était at-
tribuée à un seul individu, les individus qui restent risqueraient de ne rien
605. Ces vers apparaissent dans un sous-commentaire au commentaire de Durgasiṃha

sur Kātantra 2.4.19 selonM. A. Deokar (Comparative, p. 238). Serait-ce la source de la citation
de Nāgeśa? Rien n’estmoins sûr : le Kātantra ne jouit d’aucune autorité chez les Pāṇinīya, et
Nāgeśa ne cite pas en principe des textes grammaticaux hétérodoxes. Voir VP 3.7.157 sqq.,
3.14.6 sqq., et le commentaire d’Helarāja ad loc., auxquels Nāgeśa est ici redevable. Selon
Deokar la strophe est de Bhartr̥hari («VP 3.7.156 ») — ce qui n’est pas confirmé par l’édition
d’Iyer.
606. Ici le genre est la qualification (viśeṣaṇa : « bovinité ») ; l’individu, le terme qualifié

(viśeṣya : « cette vache-là »). Si le mot gauḥ ne signifiait que le genre (gotva) comment dési-
gner la vache paissant là-bas dans le champ? Les ritualistes répondent que c’est par méto-
nymie †, révélée par la portée contextuelle (tātparya) des mots eux-mêmes. La bovinité ne
paît pas ! (Voir K. K. Raja, ITM, p. 186-88.)

∗. Le traducteur a choisi de traduire ainsi le vocable jāti- (ou pourrait préférer le terme
« espèce ») ; il emploie un peu plus loin l’expression « genre grammatical » pour traduire
liṅga-, assurant ainsi la distinction entre les deux catégories.

†. Il s’agit plus spécifiquement de la synecdoque (ici, le tout pour la partie). Pour la
sémantique et la poétique indiennes, ce que nous appelons « synecdoque » relève de la
métonymie (lakṣaṇā). Voir aussi le dernier exemple de la n. 636, p. 239.



TRADUCTION 231

signifier, en raison du manque [d’énergie qui les rendra muets]. Puisque la
phrase gām ānaya, « Amène la vache », est difficile à expliquer en ne se ré-
férant qu’au genre, la compréhension s’en fait par transfert métonymique,
[à savoir, du genre] à l’individu, qui en est, après tout, le soutien 607. Ainsi
disent-ils. [193]

À cela, non! Rien n’empêche la compréhension immédiate de l’expres-
sion gotvam asti, « La bovinité existe » ; rien n’y exige [une référence méto-
nymique à la vache] individuelle, telle que gaur asti, « La vache est là » 608.
Tout en admettant que le nombre d’individus est illimité, nous affirmons
qu’il est moins onéreux d’attribuer l’énergie à l’individu en tant que carac-
térisé par le genre, compte tenu de ce que le genre caractérise de manière
essentielle le sens communiqué et fait partie intégrante de la compréhen-
sion 609. Ce faisant, la difficulté d’attribuer de l’énergie à d’innombrables
individus disparaît. La compréhension de l’individu en tant que caracté-
risé par le genre [194] n’implique pas plus de failles que la compréhen-
sion du mot gaṅgā, « Gange », au sens métonymique de tīra, « rivage » 610.
En outre, l’implication que vous retenez de la maxime « Le terme qualifié
n’évoque aucune compréhension » n’est pas celle que vous devez en tirer,
qui concerne la manière dont le terme est qualifié par la qualification. On
607. La phrase gām ānaya se trouve à plusieurs reprises dans le Bhāṣya, ad P. 1.1.5, 1.1.68,

etc., etc. La śakti serait épuisée dès qu’elle désigne un seul individu ; il n’en resterait aucune
pour signifier les autres. L’argumentation illustre l’importance accordée à ce qu’on appelle
le pravr̥ttinimitta, « l’occasion d’emploi », du mot. La Mīmāṃsā veut éviter à tout prix le
soupçon d’inutilité qui pèse sur une déclaration répétée sans motivation apparente.
608. Rappelons que l’incohérence présumée dans la lecture littérale est destinée à être

corrigée par la relecture métonymique (lakṣaṇā).
609. Les grammairiens adoptent une position àmi-chemin entre les extrêmes de la vyakti

et de la jāti en faisant qualifier l’une par l’autre. La tactique ressemble à la viśiṣṭavidhi de la
Mīmāṃsā — une injonction qui enjoint un sacrifice en tant que qualifié par ses outils. En
effet, c’est ce qu’on veut dire communément par individu : distinct en tant qu’exemplaire de
son espèce — l’individu organique d’Aristote.
610. La métonymie aussi fait en sorte qu’un mot soit compris en tant que qualifié par un

autre : le mot Gange que l’on prononce est qualifié par le sens métonymique rivage, en pro-
fitant de la relation de proximité qui relie la rive au fleuve.



232 TRADUCTION

ne peut pas en déduire que les individus autres [que l’individu ciblé] man-
queront d’énergie expressive, car le genre (jāti) qui les caractérise à titre
attributif présuppose une référence à la totalité d’individus ainsi caracté-
risés. Aucune occasion ne se présente d’aller à la recherche d’un individu
situé hors de cette totalité. On a dit :

Malgré le nombre infini d’êtres [à désigner], le mot s’attache
facilement [à son sens], grâce à une détermination supplémen-
taire qui ne s’égare jamais 611. [195]

Et cela sonne juste. [Et encore :]
Les anciens sont d’avis que le sens dumot se comprend à l’aide
De la grammaire analytique, de la comparaison, du diction-

naire,
Et de l’usage courant ; ainsi qu’à l’aide du reste de la phrase,
De l’exposé savant, et, enfin, de la proximité d’un mot déjà dé-

terminé 612.
Parmi ces moyens, l’usage courant, qui est le maître-joyau de la cou-

ronne, fait comprendre d’emblée l’énergie sous la forme du particulier —
car ce qu’on entend quand dans le monde le mot gauḥ est prononcé est la
vache individuelle. Mais en vérité, seul l’objet en tant que qualifié (viśiṣṭa)
est signifié (vācya) par le mot [« vache »], comme le dit Patañjali à propos
de l’aphorisme sur les formes à répétition : « Ni la chose représentée par
l’image, [ni l’imagequi représente la chose, ne sont, à elles seules, le sens du
mot —mais les deux à la fois] » 613. Cela seul est confirmé par l’expérience,
et il ne vaut pas la peine d’ergoter sur ce que l’expérience confirme! [196]
611. La source de la citation est inconnue. Comme récapitulation de la doctrine des gram-

mairiens, ce qui l’a inspirée ne fait pas de doute : voir VP 3.1.2 et Helārāja ad loc. : yad
vā prādhānyenaiva bhinnaviṣayatayā pāṇinidarśane jātidravye śabdenābhidhīyete ity ayam atra
pakṣaḥ.
612. Le vers se trouve dans le Bhāṣāpariccheda de V. N. Bhaṭṭācārya (publié officieusement,

Calcutta, 1884). p. 196. Voir le site http://citeseerx.ist.psu.edu, p. 2-3.
613. Bhāṣya ad vt. 53 ad P. 1.2.64 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 246). En effet, pour que le pluriel

compréhensif vr̥kṣāḥ puisse se substituer aux trois vr̥kṣaḥ particuliers : vr̥kṣaś ca vr̥kṣaś ca

http://citeseerx.ist.psu.edu


TRADUCTION 233

Le genre grammatical (liṅga) figure aussi parmi les significations du
nom, car les suffixes [censés le noter] n’ont en eux-mêmes qu’un pouvoir
suggestif (pratyayāṇāṃ dyotakatvāt) 614. Si ce n’était pas le cas, on ne dirait
pas «C’est ta voix [vāc, fém.] ! » en n’entendant qu’un écho [upanāda, masc.]
de la voix 615 ! Les trois genres, masculin, féminin et neutre sont, eux aussi,
des faits grammaticaux, propres à la grammaire : le nom est dit être au
masculin quand il est remplacé par l’adjectif pronominal ayam, « il » ; au
féminin, [quand il l’est] par iyam, « elle » ; et au neutre, [quand il l’est] par
idam 616. C’est à cause du suffixe ṭāp [-ā] que le nom khaṭvā, « lit », est dit
être au féminin 617, en dépit de l’absence de seins et de cheveux longs, etc.,
qui ornent les femmes dans le monde. [197]

Le nombre (saṃkhyā) aussi fait partie de la signification du nom, car
les désinences, elles aussi, n’ont qu’un pouvoir suggestif (vibhaktīṇāṃ dyota-
katvāt). Ainsi, le mot ādi, « initial » † de l’aphorisme ādir ñiṭuḍavaḥ, est-il
fléchi au singulier au sens du pluriel [collectif ]. Si le nombre était un sens
vr̥kṣaś ca, comme le veut l’aphorisme, il faut que vr̥kṣa exprime l’individu qualifié par le
genre.
614. Cette approche est motivée, selon K. Śukla, par le manque apparent de suffixe des

formes telles que vāk, madhu, etc. Selon Nityānanda (éd. HSG, p. 111), le suffixe exprime
indirectement le genre du nom auquel il s’attache : paśunā (inst. s. m.) yajeta permet de
comprendre que le thème paśu, « bovin » ∗, est masculin ; paśvā (inst. s. f.), en revanche,
que le thème est féminin.
615. Ainsi le genre est-il communiqué par le sens du thème, pas par le suffixe. Sinon, pour-

quoi dirait-on « c’est ta voix [que j’entends] » quand il s’agit de l’écho (upanāda, m.) de la
voix? Vāk (nom. s. f.) se forme à l’aide du suffixe fictif kvip, qui disparaît en transformant la
racine vac en thèmenominal.Upanādane figure pas dans les lexiques : un verbe upanādayati
(au causatif ) est attesté dans le sens de « résonner ».
616. Donc le genre grammatical est propre à la grammaire et n’entretient que des relations

de convenance (vyavahāra) avec le genrenaturel. Voir Bhāṣya adP. 2.1.36 (éd. Kielhorn, vol. 1,
p. 390) : liṅgam aśiṣyaṃ lokāśrayatvāl liṅgasya. Comparer l’allemand das Mädchen.
617. P. 4.1.4, 9 : des aphorismes qui enjoignent le suffixe -ā au sens féminin.

∗. Le terme paśu- désigne plus largement tous les animaux domestiques, dont le Veda
autorise le sacrifice — en particulier, et surtout, les bovins.

†. Cette traductionpourrait induire en erreur : ādi- est nonun adjectif,mais un substan-



234 TRADUCTION

[inhérent à la désinence] jas [marquant le nominatif au pluriel], en l’ab-
sence de la désinence, il aurait fallu se fier à la méthode de permanence
et d’impermanence ∗ pour comprendre le sens de pluralité parfaitement
adapté au terme ādi dans le contexte des trois exposants cités 618. [198]

La rection (kāraka) est le cinquième sens porté par le thème nominal
(prātipadika). Que l’on n’objecte pas qu’elle serait mieux exprimée par les
suffixes nominaux, suivant la méthode « de permanence et d’imperma-
nence »! Les phrases dadhi [nom.] tiṣṭhati, « Le lait caillé est là », et dadhi
[acc.] paśya, « Regarde le lait caillé », montrent que même en l’absence de
désinence, les rections d’agent et d’objet sont bien comprises 619. Et il ne
faut pas non plus dire que c’est en se rappelant la désinence amuïe que
l’on en comprend le sens ! Ceux qui n’ont pas la moindre idée de ce qu’est
618. P. 1.3.5 : « Les syllabes ñi ṭu ḍu à l’initiale (d’une racine […] portent le nom d’expo-

sants) » (Renou, GP, vol. 1, p. 40). Le mot ādi, « commencement », utilisé ici comme quali-
fication, « à l’initiale », est au singulier quoique l’aphorisme déclare qu’il qualifie les trois
exposants (anubandha) nommés. Quant à « laméthode de permanence et d’impermanence»
(anvayavyatirekābhyāṃ), voir Renou, TG, p. 43. L’élément permanent est le thème; l’élément
impermanent, ou éphémère, est la désinence (qui varie). Si seule la désinence signifiait la plu-
ralité, alors en l’absence de la désinence, il n’y aurait aucune raison d’attribuer la pluralité
au thème — ce qui est nécessaire pour que l’aphorisme soit interprété correctement.
619. P. 7.1.23 : « Les désinences -su (n. sg.) et -am (acc. sg.) sont amuïes après un thème

neutre » (Renou, GP, vol. 2, p. 274). Donc le thème neutre dadhi se trouve « privé » de dé-
sinence. C’est peine perdue que d’en appeler à la désinence occultée, c’est au thème qu’il
appartient de « communiquer » la rection. On s’appuie ici sur une sorte d’ākāṅkṣā structu-
relle.

tif signifiant «début» ;mais commepremiermembre d’un composé, il prend effectivement
une valeur adjectivale. Voir n. 618.

∗. Le traducteur a choisi cette expression inusuelle pour traduire le composé sans-
krit anvayavyatireka-, qu’on traduit plus souvent « présence ou absence concomitante », ou
« concomitance positive ou négative ». Il s’agit d’une opération permettant notamment, en
grammaire, de déterminer le signifié d’un signifiant particulier dans une chaîne de signi-
fiants, ou le signifiant qui véhicule un signifié déterminé. Elle correspond peu ou prou à ce
que nous appelons, en linguistique, « commutation et permutation ».



TRADUCTION 235

l’amuïssement arrivent à comprendre [les rections d’agent et d’objet] en
n’entendant que le thème nominal 620.

Le mot figure dans la compréhension de la phrase comme une déter-
mination (viśeṣaṇa). Par exemple, la phrase yudhiṣṭhira āsīt, « Yudhiṣṭhira
était », s’entend : « Quelqu’un désigné par le terme Yudhiṣṭhira y était » 621.
Voir à ce propos le Vākyapadīya :

En ce monde, il n’y a aucune idée qui ne soit accompagnée de
paroles.

Toute connaissance apparaît comme pénétrée de la parole 622.
De même que dans la lumière il y a deux pouvoirs, celui d’être

perçu
Et celui de faire percevoir [autre chose], de même aussi
Ces deux pouvoirs existent, distincts, dans tous les mots 623.
Le sens n’est pas mis en lumière si les mots n’accèdent pas au
statut d’objets […] 624 [199-200]

Par conséquent, la commande viṣṇum uccāraya, « Prononce “viṣṇu” »,
est comprise comme visant le mot [viṣṇu], car le sens [du mot] ne se pro-
nonce pas. Cela nous permet de savoir que la chose réelle (svarūpa) se com-
prend au moyen d’une imitation. Le mot se dit être une imitation quand il
réfère à une articulation, dont l’objectif (tātparya) est d’évoquer le mot [si-
gnifiant] qui lui ressemble. Par objet imité on comprend le mot [qui signifie]
620. L’amuïssement est l’affaire des grammairiens, ceux qui utilisent la langue n’en sont

même pas conscients. Voir p. 8.
621. La présence exprimée par le verbe est qualifiée par la spécification « Yudhiṣṭhira ».
622. VP 1.123 (trad. M. Biardeau, modifiée). Voir n. 587, p. 224. Nāgeśa l’attribue à « un

connaisseur » (abhiyukta).
623. VP 1.55 (trad. M. Biardeau).
624. VP 1.56a : viṣayatvam anādr̥tya. La leçon retenue par Biardeau est viṣayatvam anāpan-

naiḥ, « si les mots ne deviennent pas d’abord objets (de l’ouïe) » (VPB, p. 98-99). Voir aussi
n. 196, p. 112, supra.



236 TRADUCTION

(śabdatva), dès qu’il est évoqué par le mot [articulé] qui lui ressemble 625.
Le mot imité et l’imitation sont considérés, d’une part comme identiques,
d’autre part comme différents. En tant que différent, le mot imité est doté
d’un sens [en tant que signifiant] 626, et de ce fait est désigné comme un
thème nominal, apte à recevoir les terminaisons ; on peut alors enjoindre
les terminaisons nominales, -s [nom. sg.], etc. Que Pāṇini ait fait état de la
différence entre lemot et la copie est démontré par lamanière dont l’apho-
risme bhuvo vug luṅliṭoḥ est formulé 627. [201] ∗

La glose bhū sattāyām, en revanche, laisse entendre que [le mot et son
imitation] ne sont pas toujours traités comme différents. Il en résulte que
les désignations de thème nominal et de mot (padatva) risquent d’être ren-
625. Est ici à retenir ici, selon K. Śukla, l’analogie de la lumière : pour que le pot soit illu-

miné, il faut aussi que la lumière illumine. Cette double fonction est présente aussi dans
le langage : pour que le mot signifie l’objet (le pot), il faut que le mot soit articulé. Mais le
mot en tant qu’articulé n’est que le simulacre du mot qui signifie l’objet, quoiqu’il lui soit
essentiel. La différence est révélée par les cas où l’objet signifié n’est que le mot lui-même :
«Prononce “Viṣṇu”». Le contexte plus large serait celui dumotmal prononcé, répété par le
maître pour corriger l’élève. Quel est le statut de cette « imitation », vue l’interdiction faite
aux śiṣṭa d’employer des apaśabda? Ce n’est pas par maladresse que l’on répète la bourde,
mais en sachant que le vocable erroné a sa propre forme (svarūpa) dont l’articulation est
exempte de blâme. Voir le Bhāṣya ad vt. 3 ad śivasūtra 2 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 20) : … tasyānu-
kurvann apaśabdaṃ prayuñjīta.
626. P. 1.2.45. Le thème est défini, rappelons-le, comme « ayant un sens ». En l’absence de

ce que désigne le thème, la terminaison n’a pas l’occasion d’être employée ; sans terminai-
son, le mot fait défaut.
627. P. 6.4.88 « L’accrément -v- s’ajoute après la racine bhū, “devenir”, devant une dési-

nence d’aoriste ou de parfait » (Renou, GP, vol. 2, p. 252). L’accrément ne s’applique qu’à la
forme phonique de la racine bhū— babhū-v-uḥ. C’est la forme, c’est-à-dire, le simulacre, de la
racine qui est visée, non pas la racine en tant que signifiant, car son sens ne peut pas recevoir
un accrément ! (K. Śukla). Il ne s’agit pas non plus de la séquence b h ū, mais uniquement du
vocable destiné à évoquer la racine bhū.

∗. Le positionnement de ce renvoi à la page correspondante de l’édition de Baroda est
particulièrement inexact, en raison de la trop grande différence d’organisation entre la
phrase sanskrite et la traduction française.



TRADUCTION 237

dues caduques 628. Or la forme bhū est censée être légitime, malgré l’ab-
sence de désinence et de thème, car utilisée par Pāṇini 629. [202] Mais, ré-
pond l’interlocuteur, le Bhāṣya ne dit-il pas « On ne doit pas utiliser le non-
mot (apada) »? La forme [bhū] est assurément fautive 630. Mais, non! Lemot
apada y signifie apariniṣṭhita, « inachevé ». Par pariniṣṭhita, « achevé », on
entend : « [L’expression] pour laquelle nulle règle obligatoire, jusqu’alors
inappliquée, ne s’impose à notre attention (anākrānta) en vue de son ap-
plication ». On dit « jusqu’alors inappliquée » (apravr̥tta) pour éviter que
les cas de suppression d’accent (nighāta), tels que devadatto bhavati, « Deva-
datta existe », ne donnent lieu à l’idée erronée que le verbe bhavati [sans
accent] y est inachevé (apariniṣṭhita) aussitôt que l’accent est supprimé —
les règles d’accentuation étant toujours à l’affût 631. De même, la mention
« règle obligatoire » prive la forme seddhā, « il réussira », de tout soupçon
628. La forme, à laquelle il manque d’être fléchie, est inachevée (apariniṣṭhita), et inca-

pable de figurer dans la phrase.
629. Dhātupāṭha 1.1. « Bhū [est employé] au sens d’“exister” ». La citation de la racine sans

désinence (c’est-à-dire inachevée) montre que les grammairiens emploient parfois l’imita-
tion sans la distinguer de l’objet imité. Ici la copie est identique à la « racine » inachevée
elle-même. Bien qu’apariniṣṭhita, « inachevée », la racine bhū n’est pas pour autant « incor-
recte » (asādhu), car elle est autorisée par Pāṇini.
630. Apadaṃ na prayuñjīta. La phrase ne figure ni dans le MBh ni dans le Nyāyabhāṣya de

Vātsyāyana, bien qu’elle ait été attribuée (à tort) aux deux, et parfois dans la mêmeœuvre :
voir V. P. Bhatta, Epistemology, p. 6, 155. Pour V. Swaminathan (SVUOJ, p. 40), il ne s’agit que
d’un « familiar saying ». Comme on le sait, le mot pada est utilisé dans plusieurs sens, aussi
bien techniques que familiers. Pour Patañjali, le mot apada ne signifie pas « ce qui n’est pas
un pada » (voir la seule occurrence, in re P. 8.3.21). Dans la formule citée ci-dessus apada
est synonyme d’apaśabda, « mot incorrect » — à moins qu’on ne le considère comme un
abrègement opportun du mot apaśabda !
631. Selon P. 8.1.28, tiṅatiṅaḥ, une forme verbale (tiṅanta) précédée par une forme non

verbale (atiṅanta) perd son accent ∗. Si la stipulation « inappliquée jusqu’à présent » était
exclue de la définition, le verbe bhavati, sans accent, aurait pu être considéré comme in-
achevé, car les règles d’accentuation le guettent toujours !

∗. Il faut rappeler ici que le verbe indépendant ou principal, en védique, n’est accentué
qu’en position initiale du pāda, donc qu’il est inaccentué s’il est précédé d’une forme non
verbale.



238 TRADUCTION

d’irrégularité, dès que l’option autorisée par l’aphorisme svarati […] est in-
voquée 632.

Le point de vue opposé, à savoir que la copie et l’original ne sont pas
différents, est étayé par l’argumentaire suivant : la forme bhū [loin d’être in-
achevée] est en effet achevée, du fait que l’application de la règle [qui l’aurait
achevée] est entravée par l’absence (anākrāntatvāt) de la détermination es-
sentielle [dont dépend l’application], à savoir, que le thème soit «doté de si-
gnification» (arthavat) 633. Les deux termes pariniṣṭhita, « achevé», et sādhu,
« correct», sont, en effet, synonymes. Quant à l’objection : «Comment peut-
on comprendre la nature de l’objet imité à travers la copie, attendu que
la vraie nature de l’objet n’est jamais révélée par la copie? », écoutez-moi
bien : n’avez-vous jamais entendu parler de la relation dite de similitude?
Tout comme un objet inanimé semblable à Caitra [par exemple, son por-
trait] fait penser à Caitra, de même, dès que bhū est reconnue comme une
imitation, comment ne pas concevoir l’idée de ce qu’elle imite? Voilà la
question traitée en bref ! Et maintenant,
632. P. 7.2.44 : l’accrément -i- est, à titre facultatif, susceptible d’être ajouté à tout verbe à

exposant -ū (dont sidhū, « réussir »), suivi d’un suffixe ārdhadhātuka qui commence par une
consonne autre que y : soit seddhā ou sedhitā (3e p. s. du deuxième futur dudit verbe). Si la
restriction « encore inappliquée » était exclue de la définition, la forme seddhā, où l’option
n’a pas été exercée, aurait pu paraître apariniṣṭhita, « inachevée » — car ouverte à la possibi-
lité d’un ajout. Les règles qui enseignent les alternatives sont conçues du point de vue du
grammarien, pas de celui du locuteur — il ne s’agit pas d’un choix, à proprement parler. S’il
en était ainsi, aussitôt le choix effectué, la forme serait achevée — le choix représentant en
quelque sorte le fonctionnement de la règle. Or, du point de vue du système pāṇinéen, les
alternatives enjoignent des opérations — en l’espèce, l’ajout (ou non) de l’accrément -i-. Si
l’ajout se fait, la forme est achevée, s’il ne se fait pas, la possibilité reste ouverte — à moins
que la forme alternative ne la bloque.
633. Le manque de « complétion » de la « racine » bhū du Dhātupāṭha est attribué au fait

que la procédure de formation s’est arrêtée avant que les notions de thème, et a fortiori de
désinence, ne soient entrées en vigueur. La forme bhū est de ce fait achevée. Ipse dixit. Le
statut de l’image par rapport à l’original se révèle de plus en plus difficile à préciser.



TRADUCTION 239

LA SIGNIFICATION DE LA FONCTION (VR̥TTI) 634,
NOTAMMENT DU NOM COMPOSÉ 635

La fonction grammaticale (vr̥tti) est de deux sortes : [203] soit le sens
[imputable à la fonction] dépasse les sens des mots [sur lesquels s’appuie
la fonction] ; soit il ne les dépasse pas. Le sens est dit dépassé lorsque la fonc-
tion est pleinement comprise sans que les sens desmots constitutifs soient
pris en considération. Le sens est dit non dépassé lorsque [la fonction] est
comprise, pour ainsi dire, comme enveloppée dans les sens des mots consti-
tutifs [sur lesquels elle s’appuie] 636. La première variété est illustrée par le
composé rathantara, signifiant un type de chant sacrificiel (sāmabheda), et
par le nom au désidératif śuśrūṣā, signifiant « service » 637. La seconde, par
rājapuruṣa, « l’homme du roi ». Quant aux cinq types de composés, l’éner-
gie expressive est située dans l’ensemble qualifié [par les composants], plu-
634. Vr̥tti : mot polysémique qui en général signifie « une fonction grammaticale en tant

que produisant un sens » (Renou, TG, p. 290). Et, plus spécifiquement, en tant que produi-
sant un sens différent, dû à la fonction elle-même. Le samāsa est censé être la vr̥tti par excel-
lence : les deux termes sont souvent traités comme synonymes. Voir n. 90, p. 77, supra.
635. La section finale de la Mañjūṣā traite principalement du nom composé, suivant de

près la section correspondante du VBS de Kauṇḍabhaṭṭa, plus développée, qui clarifie sou-
vent la pensée de Nāgeśa. Mais quatre autres vr̥tti sont recensées : kr̥t, taddhita, ekaśeṣa, et
sanādyanta— toutes arthavat, « pourvues d’un sens », selon P. 1.2.46. Kauṇḍabhaṭṭa les énu-
mère ainsi : kr̥ttaddhitasamāsaikadeśasanādyantarūpāsu pañcasv api vr̥ttiṣu […] (VBS, éd. ĀSS,
p. 264).
636. Jahatsvārtha, ajahatsvārtha : la terminologie remonte au moins à Patañjali, qui l’a uti-

lisée dans un premier temps pour opposer deux types de vr̥tti (MBh ad vt. 2 ad P. 1.1.19 ; ad
vt. 2 ad P. 2.1.1, etc. [éd. Kielhorn, vol. 1, p. 73, 364, etc.]). Plus tard, les termes sont deve-
nus familiers aux sémioticiens de tout bord, qui les placent souvent sous la rubrique de la
lakṣaṇā, « métonymie » ; une troisième variété, chère aux Advaitins, les rejoint parfois : la
jahadajahatsvārthā (lakṣaṇā) : « Le village est en flammes! » — qui se dit même si une partie
du village reste indemne.
637. Rathantara, litt. « qui propulse le char» (?) : voir P. 3.2.46 ∗ ; śuśrūṣā, litt. «désir d’écou-

ter ». Le suffixe ārdhadhātuka san (désidératif ) manifeste aussi une vr̥tti en produisant un
sens qui lui est propre.

∗. Voir aussi n. 675, p. 250 et n. ∗, p. 284.



240 TRADUCTION

tôt que dans les composants eux-mêmes, pris séparément 638. On n’est pas
conscient, en effet, des composants des formes rathantara, saptaparṇa [nom
d’un arbre, litt. « sept feuilles »], et śuśrūṣā, « service » [litt. « désir d’en-
tendre »]. À ce propos, [Patañjali], en expliquant la thèse [dite vyapekṣā]
selon laquelle les composants d’un composé doivent être pris en considé-
ration un à un], dit dans le Bhāṣya : «On préfère affirmer la thèse exception-
nelle selon laquelle [le composé] est un ensemble unifié [thèse dite ekārthī-
bhāva], plutôt que la thèse qui veut que la capacité de signifier repose sur
les éléments pris un par un » 639. Par-là, Patañjali laisse entendre que les
«significations unifiées» 640 suivantes sont à comprendre expressément en
conséquence de la composition : dhavakhadira [un dvandva : « [les arbres]
638. Les cinq types de composé sont : kevala, avyayībhāva, tatpuruṣa (avec les sous-variétés

karmadhāraya et dvigu), bahuvrīhi, et dvandva. Voir Varadarāja, Laghusiddhāntakaumudī (ad
P. 2.1.1), p. 106. La distinction est fondée sur le composant principal, qui peut être : (1) non-
indiqué, (2) l’élément initial du composé, (3) l’élément final, (4) ni l’un, ni l’autre,mais situé
ailleurs, (5) l’un et l’autre à la fois.
639. MBh ad vt. 4 ad P. 2.1.1 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 366). La notion de considération séparée

des deux composants (vyapekṣā) est opposée à la notion de signification unifiée du composé
(ekārthībhāva, ibid., vt. 1, p. 361). En prônant l’ekārthībhāva Patañjali prend ses distances vis-
à-vis des logiciens et des ritualistes, lesquels n’attribuent aucune énergie expressive spé-
ciale au composé, dont les composants, compris directement, suffisent pour en expliquer
le sens. Ces points de vue se muent éventuellement en l’avayavaśaktivāda et le samudaya-
śaktivāda. Voir VP 3.14.44-45 et la suite.
640. La plupart des exemples suivants révèlent clairement le principe indiqué : grâce à la

composition, qu’elle soit nominale ou dérivationnelle, on relève une signification supplé-
mentaire qui unie ou complète les significations des composants. Le dvandva, par exemple,
fait comprendre l’association de deux choses, en principe dissociées. L’exemple niṣkauśāmbi
est cité par Patañjali ad P. 6.2.2, à propos du vt. 3, qui préconise l’accent du premier élé-
ment d’un avyayībhāva, à la façon d’un bahuvrīhi. Quant au dvigu dvidaśā, « deux-fois dix »,
l’élément adverbial dvis, « deux fois », quand il entre en composition, est censé élider le suf-
fixe taddhita -s(uc), qui porte le sens de « fois ». Voir P. 5.4.18 et P. 2.2.25, vt. 1. Cette perte
de signification est restaurée par la composition même. L’exemple de saptaparṇa lui aussi
concerne un chiffre, et serait traité comme un dvigu selon P. 2.1.51-52, dans la mesure où
le bahuvrīhi sous-jacent est reconfiguré comme le nom d’un arbre. Selon K. Śukla, le sens de
répétition est impliqué puisque les sept feuilles (ou à vrai dire, les sept feuillettes dont chaque
feuille est formée) se répètent à l’infini à travers l’arbre entier.



TRADUCTION 241

dhava et khadira», dont le sens spécial dû à la composition est] l’association
(sāhitya) [des deux espèces] ; niṣkauśāmbi [un avyayībhāva : « hors de la ville
de Kauśāmbī »], qui signifie « celui qui l’a quittée » ; goratha [un tatpuruṣa :
« char à bœufs »], [qui signifie] « char attelé à des [bœufs] » ; ghr̥taghaṭa
[idem : «pot debeurre»], [qui signifie] «pot rempli de [beurre]» ; guḍadhānā
[un karmadhāraya : « gouttelettes de mélasse »], [qui signifie] «mélangé de
mélasse » [voir P. 2.1.35] ; keśacūḍa [un bahuvrīhi : « un toupet formé d’un
amas de cheveux»], [qui signifie] «celui qui se coiffe ainsi» [voir P. 2.2.24] ;
suvarṇālaṃkāra [un bahuvrīhi fondé sur un karmadhāraya : « ornement en
or »], [qui signifie] « celle dotée de tels ornements » ; dvidaśāḥ [un dvigu
sur la base d’un karmadhāraya : « deux fois dix »], [qui signifie] « [qui repose
sur] l’amuïssement du suffixe suc » ; saptaparṇa [un bahuvrīhi sur la base
d’un dvigu : « [arbre] doté de sept feuilles », probablement l’Alstonia scholaris,
dont les feuilles ont sept feuillettes, répandu dans le Deccan], [qui signifie]
« répétition ». [204]

Les logiciens et les ritualistes, en revanche, maintiennent que le com-
posé n’a aucune énergie communicatrice propre ; le sens est réalisé entiè-
rement en fonction des sens des éléments (vyapekṣāvāda). Le composé rāja-
puruṣa s’entend : « Il existe un homme qui n’est autre que celui qui a un
lien avec un autre qui, par métonymie, est le roi ». Pour cette raison, le mot
roi, comme élément du composé, ne peut pas s’accorder avec des attributs
[du roi, placés hors du composé], tels que riche, puissant, etc. : [un tel ac-
cord est bloqué] par les maximes « Le sens du mot est lié au sens de l’autre
mot, jamais aux éléments de l’autre mot » 641, et « La composition des mots
qualifiés [par des mots hors du composé] n’est pas permise, pas plus que
[l’emploi] d’une qualification, dès que le mot qualifié entre en composi-
tion » 642. [205]
641. Padārthaḥ padārthenānveti, na tu padārthaikadeśena. Le mot dont il s’agit ici est le mot

composé. Le vyapekṣāvādin, quimaintient que le composé rājapuruṣa estmodelé sur la phrase
rājñaḥ puruṣaḥ, court le risque de voir le premier membre du composé qualifié par des at-
tributs hors du composé. Voir n. 400, p. 170.
642. Saviśeṣaṇānāṃ na vr̥ttir vr̥ttasya vā viṣeśaṇaṃ na prayujyate (MBh ad P. 2.1.1 [éd.



242 TRADUCTION

Et pour que soit comprise [la force communicatrice] des composés
comme ghanaśyāma, « foncé [comme] un nuage », niṣkauśāmbi, « personne
[résidant] en dehors de Kauśāmbī », et goratha, « char [à] bœufs », il n’est
plus nécessaire de suppléer des particules telles qu’iva, « comme », etc. En
recourant à la métonymie 643, le sens de ces expressions s’explique aisé-
ment, sans aucun ajout, en vertu de la maxime « Un sens déjà exprimé
ne s’exprime pas une deuxième fois » 644. Qui plus est, [la métonymie ad-
mise], l’aphorisme vibhāṣā, « facultativement » 645, n’est plus requis pour
situer le sens du composé par rapport à l’expression fléchie du sens cor-
respondant : on reconnaît d’emblée le composé rājapuruṣaḥ par l’emploi
de la métonymie : « L’homme qui n’est autre que celui ayant un lien avec un
autre, [à savoir, le roi] ». D’autre part, l’expression fléchie rājñaḥ puruṣaḥ
exprime un sens [non métonymique] : « l’homme [faisant partie] de l’entou-
rage du roi » 646. On ne peut pas non plus maintenir que le caractère réfrac-
taire (pratidvandvitā) manifesté par un mot comme paṅkaja, « né dans la
boue » [dont les composants pris séparément, « boue » et « né », ne signi-
fient point « lotus »], justifie l’attribution d’une énergie [au composé], car
Kielhorn, vol. 1, p, 361]). Selon Kauṇḍabhaṭṭa, il s’agit d’un vārttika (VBS, p. 258). S. D. Joshi
(Samarthāhnika, p. 40) traduit : « […] no word-composition (i.e., compounding) (is allowed)
ofwords qualified (by an outsideword), or that a qualifyingword is not (allowed to be used),
once word-composition has (already) taken place ». Voir Iyer, Bhartr̥hari, ch. 10b, p. 375-80 ;
Gadādhara, Vyutpattivāda, p. 8. Le logicien se voit conforté par la maxime, car le membre
antérieur d’un karmadhāraya doit être coréférentiel avec le membre ultérieur.
643. La métonymie (lakṣaṇā) prônée ici par le logicien élargit quelque peu le domaine de

lamétonymie des poéticiens et d’autres, pour expliciter la relation entre les deuxmembres
du composé comme un cas de « coréférence » ou de « référence commune ».
644. MBh ad vt. 16 ad P. 1.1.44 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 105).
645. P. 2.1.11. L’aphorisme démarque un domaine où les injonctions sont traitées comme

facultatives (« jusqu’à 2.2.38 » [Renou, GP, vol. 1, p. 87]). Sont inclus les aphorismes autori-
sant les composés.
646. Saṃbandhavān, « ayant une relation avec […] ». Le sens générique du génitif est saṃ-

bandha, « relation », impliquant une dépendance ; le composé, en revanche, y arrive par
voie de métonymie : l’équivalent de […]. Voir n. 551, p. 214 ; VBS, p. 283-84.



TRADUCTION 243

certains comprennent le sens du composé, sans être conscients du sens des
éléments pris un par un 647.

[Le logicien continue :] Qui plus est, personne, ne comprenant pas
l’énergie [littérale du mot], ne comprendra la métonymie qu’il contient.
Personne, ne comprenant pas le sens du mot rājan, « roi », etc., ne com-
prendra [le sens du composé] rājapuruṣa. Même si le bahuvrīhi citrag, « ce-
lui dont les vaches sont bigarrées », par exemple, s’explique métonymique-
ment (lakṣaṇāsaṃbhave ’pi), l’on ne doit pas en déduire que la métonymie
est limitée aux composés possessifs fondés sur le génitif (aṣaṣṭhyarthabahu-
vrīhi) 648. Cela entraînerait [206] l’abandon de maints protocoles de dériva-
tion généralement acceptés.

Quant au composé prāptodako [grāmaḥ], « [le village] atteint par l’eau »,
nous, les logiciens, n’y acceptons [en revanche] qu’une seule métonymie,
affectant le mot udaka, « eau » 649. Car la deuxième, affectant le premier
membre, prāpta, « atteint », n’entre en jeu que tardivement, après la relec-
ture syntaxique (yaugikatvena) de la forme prāpta [adjectif participial au
647. Śaktiḥ paṅkajaśabdavat : extrait de la kārikā 31 de la VSK de Bhaṭṭoji (VBS, p. 263). L’édi-

tion HSG lit paṅkajaśabdatvāt — une erreur. Par « réfractaire » on entend l’incapacité des
éléments (boue-né) à se concrétiser dans le sens de l’ensemble (lotus). Le grammairien
s’appuie sur ce blocage pour justifier une vr̥tti inédite ; le logicien réplique que le sens est
souvent compris même si le blocage passe inaperçu.
648. La métonymie examinée jusqu’ici était limitée à l’explicitation des composés fondés

sur le génitif, déjà attributifs. Or un bahuvrīhi fondé sur d’autres cas (voir n. 686, p. 255) en
demande non seulement une, mais même deux : voir notes suivantes et le commentaire de
l’éditeur du VBS (ĀSS 135, p. 285 sqq.).
649. Exemple qui se trouve dans la Kāśikā ad P. 2.2.24 : anekam anyapadārthe, l’aphorisme

qui enjoint le bahuvrīhi générique, ou « composé possessif » : « Deux ou plus de deux (mots
terminés par une désinence casuelle forment un composé possessif ) quand ils désignent
une notion autre (que celle que désigne chacun d’eux séparément) » (Renou, GP, vol. 1,
p. 106-7). La relation entre le composé, compris dans un sens autre que celui de ses élé-
ments, et le village, est analogue à celles exprimées par les cas nominaux ou par un certain
nombre d’autres parties du discours : ici c’est l’accusatif, car le composé signifie en effet
que « l’eau atteint le village » : prāptam udakaṃ yaṃ grāmam, prāptodako grāmaḥ (Kāśikā ad
loc.). C’est le statut de cette interprétation dite ici «métaphorique» qui anime la discussion
qui suit. Voir aussi VBS, p. 272 sqq.



244 TRADUCTION

passif, relu comme une forme verbale à l’actif, prāpnoti], [207] où figurent
non seulement la racine, mais aussi des suffixes, et leur significations 650.
Cette explication s’accorde aussi avec la dérivation des suffixes, qui font
comprendre leurs significations « en tandem » avec les significations des
thèmes auxquels ils sont attachés 651. Même si le pouvoir de communiquer
un sens était réparti entre les phonèmes, pris un par un, comme disent les
ritualistes, l’énergie additionnelle imputée (kalpyamānā) au mot lui-même
— ghaṭa, « pot », par exemple— serait à attribuer [à l’ensemble] qualifié [par
les phonèmes] 652, auquel seul s’attache le sens conventionnel. [Quant au
composé prāptodaka], la particularité en est que seul le composant final
(udaka) est sujet à une métonymie, pour faciliter l’accord du suffixe avec
le terme qualifié [grāmaḥ, « village »] à proximité immédiate. Ce sont ceux
qui se disent ritualistes qui défendent la thèse que seul le dernier phonème
est expressif, même dans le cas du mot ghaṭa 653. Voilà ce que prétendent
[les logiciens].

À ces propos, nous répondons : si l’on n’acceptait pas que le composé
650. La relecture syntaxiquenécessite unemétonymie dumot eau au sens kartari, « agent»,

car c’est l’eau qui atteint le village : udakaṃ prāpnoti grāmam. K. Śukla : prāptikartrabhinnam
udakam, « l’eau qui n’est autre que l’agent de l’action d’atteindre ». La lakṣaṇā « tardive »,
affectant prāptaḥ :udakasaṃbandhigramaḥ, est provoquéeparce que c’est le village qui porte
la terminaison nominative, qui entre en conflit avec la supposée force verbale active du
participe, qui est, lui, coréférentiel avec udaka. La prohibition de deux métonymies dans la
mêmephrase n’est effective, dit le logicien, que si elles sont simultanées. Voir infra, p. 104-5.
651. Le suffixe est interprété en liaison avec le thème du mot auquel il est affixé — et

non pas séparément, se combinant après. De même, prāptodakaḥ est compris comme un
bahuvrīhi dès qu’on prend conscience de l’accord avec le nom grāmaḥ.
652. L’énergie additionnelle, selonK. Śukla, est celle dumot fléchi, qui soulève l’attente d’un

verbe, etc.
653. Le ritualiste reconnaît la dernière syllabe comme seule porteuse du sens ; pour le

logicien, c’est impossible, même en ayant recours à la lakṣaṇā : seul le composé est ouvert
à cette possibilité, comme dans le cas de prāptodaka. À cela, dit-il, tient la différence entre
le composé et le mot. La contre-argumentation attribuée au logicien se termine là. L’ex-
pression mīmāṃsakaṃmānya se trouve aussi dans le VBS de Kauṇḍa (p. 69) à propos de la
définition de la transitivité proposée par les ritualistes. Voir P. 3.2.83.



TRADUCTION 245

soit doté de sa [propre] énergie expressive, il serait privé de la désignation
de thème nominal (prātipadika), par manque de sens 654. Les éléments dont il
se compose ne pourraient pas en suppléer le manque, comme le montrent
les contre-exemples tirés du Bhāṣya sur l’aphorisme arthavat 655. [208]

Pourquoi la mention arthavat, « pourvu de sens »? [Pour sou-
ligner qu’aux fins de la règle] la combinaison des mots déjà
« pourvus de sens » en est dépourvue : daśa dāḍimāni, « dix gre-
nades », ṣaḍ pūpāḥ, « six confiseries [faites de farine] », kuṇḍam
ajājinam, « sac en laine de chèvre » 656.

C’est aussi votre avis, à vous les logiciens, que la combinaison des mots
rāja et puruṣa, dont chaque composant est «pourvu de sens», ne se voit pas
attribuer de ce fait la désignation de thème (prātipadikatva). De lamêmema-
nière, la phrase comprenant les mots daśa et dāḍima [ne la reçoit pas]. On
ne peut pas non plus affirmer que la désignation puisse être affectée au
composé moyennant la mention samāsa, « composé », tirée de l’aphorisme
kr̥ttaddhitasamāsāś ca 657. Car cettemention, d’après Patañjali lui-même, n’a
d’autre objectif que de limiter [la portée de la règle qui précède] 658. Dans
l’impossibilité d’appliquer [la règle] ailleurs, la limitation ne fait aucun
654. Ici commence l’exposition du siddhānta du grammairien, signalé par la suite comme

une variété de l’ekārthībhāva, par opposition au vyapekṣāvāda du logicien. Voir n. 669, p. 248.
655. P. 1.2.45. Voir n. 119, p. 87, etc.
656. MBh ad vt. 1 et 2 ad P. 1.2.45 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 217). Le texte deNāgeśa recombine

deux phrases légèrement séparées dans le Bhāṣya. Il s’agit des contre-exemples : le Bhāṣya
vise à écarter la possibilité que des combinaisons de mots fléchis et liés entre eux par des
accords grammaticauxpuissent être considérées arthavat auxfins de l’aphorisme, se voyant
ainsi attribuer la désignation de thème nominal. La portée de l’aphorisme sera limitée par le
prochain aphorisme, P. 1.2.46 (voir la note suivante).
657. P. 1.2.46 : « Un dérivé primaire…, un dérivé secondaire…, un composé…portent aussi

(le nom de thèmes nominaux) » (Renou, GP, vol. 1, p. 34). Si le principe énoncé était appli-
qué aux composés (dont les deux membres sont arthavat), il s’ensuivrait que le composé
serait privé de la désignation de thème, et ne recevrait pas les désinences attendues, etc. Le
logicien réplique que cette désignation pourrait lui être attribuée en vertu de la mention
explicite du mot composé dans l’aphorisme précédent.
658. MBh ad vt. 1 ad P. 1.2.46 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 222). Autrement dit, le samāsa ne



246 TRADUCTION

sens. Donc, c’est aux phrases comme rajñaḥ puruṣo devadattaḥ pacati, « De-
vadatta, l’homme du roi, fait de la cuisine », que la désignation de thème
nominal ne sera pas accordée, ou aux constructions comme mūlakenopa-
daṃśaṃ [bhuṅkte], « [Il fait son repas] en l’assaisonnant avec du radis » 659.
Qui plus est, si l’on n’attribuait pas au composé sa propre énergie, la for-
mation du composé elle-même s’avérerait compromise : on n’y aurait re-
cours ni à la métonymie, en raison de l’impossibilité de se référer à un sens
principal, ni au sens principal, en raison [de la déchéance du sens métony-
mique]. En leur absence, la notion même du thème nominal s’est volati-
lisée ; le thème absent, la suffixation des désinences n’aura pas l’occasion
de se produire ; sans elles, aucune articulation n’échappera à l’interdit du
Bhāṣya : « On ne doit pas employer le non-mot » 660.

Or l’abréviation (pratyāhāra) tip est attestée dans le Bhāṣya : elle com-
prend les désinences verbales à commencer par tip [3e p. s.] jusqu’aux dési-
nences nominales se terminant par sup [loc. pl.] 661. Alors, refaisons l’apho-
serait pasmentionné par la suite s’il était déjà impliqué par la règle précédente. Lamention
explicite n’a d’autre but que d’exclure l’éventualité que d’autres séquences de mots pourvus
de sens se voient attribuer le statut de thème nominal.
659. Upadaṃśam [ṇamul] = upadaṃśya. Nāgeśa se réfère selon toute probabilité aux apho-

rismes P. 2.2.21 et 3.4.47, auxquels la Kāśikā joint l’exemple cité. Ils ne sont commentés ni
par Kātyāyana, ni par Patañjali. La traduction est de Renou (GP, vol. 1, p. 267). Notons qu’un
composé est aussi possible : mūlakopadaṃśam.
660. Apadaṃ na prayuñjita. Voir n. 632, p. 238. Si le lien avec l’aphorisme précédent était

rompu, c’est-à-dire, si la mention samāsa (ou la mention kr̥t, d’ailleurs), dans l’aphorisme
suivant, n’exprimait pas une limitation par rapport aux formes censées être arthavat selon
l’aphorisme, alors les samāsa, les kr̥t, etc., seraient ex hypothesi sans signification, et pour en
acquérir une, devraient dépendre des règles d’interprétation générales comme P. 1.1.72,
yena vidhis tadantasya, ce qui étendrait la portée de la notion de thème bien au-delà de son
domaine présumé — avec la conséquence que les exemples ici cités pourraient revendi-
quer, eux aussi, le statut de thème. C’est une reductio ad absurdum : on n’oserait même pas
s’exprimer! Que le silence triomphe!
661. Le pratyāhāra tip, comprenant toutes les flexions depuis tiptasjhi… (P. 3.4.78) jusqu’à…

ṅyossup (P. 4.1.2), ne trouve, paraît-il, aucune résonance dans l’Aṣṭādhyāyī. Il est postulé par
Kātyāyana (vt. 13 ad P. 1.2.45 ; vt. 1 ad P. 1.2.47 [éd. Kielhorn, vol. 1, p. 221-22]), et expliqué
de ladite manière par Kaiyaṭa, ad loc. Le logicien en profite pour faciliter le remaniement



TRADUCTION 247

risme [P. 1.2.45] pour que l’appellation « thème nominal » soit attribuée à
toute forme qui « a du sens », à l’exception (paryudāsena) des formes qui
se terminent par lesdites désinences tip. Dans ce cas, l’injonction suivante
[P. 1.2.46] ne sera pas nécessaire, ou pourra se réduire à samāsaś ca, dont
la fonction sera exclusivement restrictive 662. Si le thème nominal se définit
comme « [toute forme ayant du sens] sauf celles se terminant par une dési-
nence [nominale ou verbale] », il est évident que le composé entrera dans
le champ de ses compétences. On en déduit que le terme composé n’a dû
y être mentionné qu’afin de limiter [la portée de l’aphorisme qui précède
lesdits composés nominaux] : alors pourquoi a-t-on besoin de deux injonc-
tions 663 ? [209]

À cela, nous répondons que c’est exact ! C’est uniquement pour éviter
que la désignation de thème nominal ne soit attribuée aux phonèmes pris
un par un, que [Pāṇini] se trouve obligé d’ajouter arthavat, « ayant du sens »
à l’aphorisme [P. 1.2.45] qui définit le thème; alors, le nom composé étant
en principe exclu [de ladite désignation], [il] a dû formuler l’aphorisme
suivant [pour s’assurer que de tels composés y soient inclus] 664. C’est la
désignation de thème nominal qui certifie que l’élément ainsi désigné a du
sens : le composé a du sens parce qu’il est un thème nominal ; ce qui n’en a
pas, ne l’est pas 665. Quant à ceux qui, en revanche, prônent l’absence de
différence 666, [leur thèse serait étayée s’ils remplaçaient le terme arthavat
de P. 1.2.45-46. À ne pas confondre avec la désinence verbale tip, dont l’exposant p signale
un thème à degré plein : juho-ti (P. 1.2.4).
662. Arthavad atip prātipadikam / samāsaś ca. « Restrictif » en ce sens que seuls les compo-

sés nominaux, arthavat certes, auraient droit à la désignation ; les phrases et les composés
verbaux en seraient privés. Voir VBS, Śāṅkarīya, p. 296.
663. C’est-à-dire les aphorismes 1.2.45-46 conçus comme des injonctions.
664. L’exclusion n’autoriserait que les prātipadika nominaux, d’où la nécessité de les men-

tionner expressément. Ipso facto, les samāsa sont arthavat.
665. Les composés, désignés comme thèmes, accèdent au statut de signifiants. Et vice versa :

étant arthavat, ils sont des thèmes! Le grammairien accepte la conclusion du logicien pour
en tirer l’implication contraire : deux injonctions sont alors requises !
666. Abhedapakṣa, c’est-à-dire, la non-différence de la copie par rapport à l’original : voir

p. 238.



248 TRADUCTION

par] anukaraṇavat, « accompagné d’une imitation [de l’original] », conformé-
ment à la glose bhū sattāyām [dans le Dhātupāṭha]. [210]

Revenons aux mises en garde contre la qualification d’un composant
du composé par un mot [hors du composé], à savoir, « La composition des
mots qualifiés [par un mot en dehors du composé n’est pas permise], ni
[l’emploi] d’un mot qualifiant, dès que le mot qualifié est mis en compo-
sition » 667 — par exemple, la qualification du nom rājan, « roi » [élément
initial du composé rājapuruṣa] par l’adjectif r̥ddhasya, « richissime » [au gé-
nitif, hors du composé]. La thèse [des grammairiens] n’en est pas mise à
mal, car ayant adopté la position que le composé exprime un sens uni-
fié [à savoir, un sens qui lui est propre], il s’ensuit qu’un mot situé hors
du composé n’est pas à même de déterminer un élément à l’intérieur, qui
n’exprime, à lui-seul, aucun sens 668. La vôtre, en revanche, est atteinte du
défaut de prolixité, car sa formulation fait appel à une cause extrinsèque
(apūrvavācanika) 669. On s’en expliquera par la suite. [211]

Quant aux suffixes, [on a cité] lamaxime«Les suffixes font comprendre
667. Voir n. 639, p. 240 et n. 654, p. 245, ci-dessus : r̥ddhasya (au génitif ) s’accordant de

manière putative avec l’élément rājan du composé, dont le cas génitif est supprimé dans
la procédure de composition. Ce passage se retrouve aussi dans le VBS de Kauṇḍabhaṭṭa,
p. 296 sqq.
668. La notion d’ekārthībhāva, « se rapportant à un seul sens » (voir n. 639, p. 240 et n. 654,

p. 245) remonte au Bhāṣya sur P. 2.1.1 (éd. Kielhorn, vol. 1, p. 359). Introduite sous les aus-
pices de l’aphorisme autorisant les composés, pour signaler la capacité du composé d’évo-
quer un sens unique qui dépasse le sens des composants, elle s’élargit dans la littérature
ultérieure pour comprendre toute vr̥tti (voir n. 637, p. 239). La notion est largement déve-
loppée dans les autres Mañjūṣā de Nāgeśa, LM (CSS, no 44), p. 1393 sqq. ; BM (éd. K. Śukla),
p. 211 sqq. Des points de vue différents existent quant à la portée exacte de l’expression,
dont certains sont proches de la Mīmāṃsā : ye ’pi nityā akhaṇḍā niravayavāḥ sarve śabdāḥ
[…] (BM, p. 220), « même ceux qui croient que tous les mots sont éternels, sans éléments,
sans membres […] ». La doctrine des grammairiens est considérée comme l’une des varié-
tés d’ekārthībhāva, le viśiṣṭa doté d’un sens unique par rapport aux composants (viśeṣaṇa)
multiples.
669. Ce sont les ritualistes et les logiciens qui font appel à la métonymie afin d’expliquer

la relation entre les membres du composé. Mais, selon Nāgeśa, on peut l’expliquer sans se
réfugier dans une causalité extrinsèque. Apūrva ici paraît un brin ironique…



TRADUCTION 249

leurs significations en se rapportant (gata) aux significations des thèmes si-
tués à proximité ». Or les exemples upakumbha, « près du pot à boire », et
ardhapippalī, « la moitié d’un poivre long », montrent que la désinence du
composé est parfois liée syntaxiquement au sens du premiermembre [dont
elle est séparée] 670. Selon notre thèse, le problème ne se pose pas, car la
désinence apparaît après l’ensemble qualifié, en vertu de la maxime « Le
suffixe manifeste son propre sens « en tandem» avec le sens [porté par] le
thème [auquel il est suffixé] » : seul l’ensemble qualifié (viśiṣṭa) a un sens ;
seul l’ensemble qualifié est habilité à recevoir la désinence. [212] [Quant à
la métonymie prônée par le logicien], deux possibilités se présentent : soit
la métonymie affectant le premier membre du composé rājapuruṣa s’ap-
plique au terme (rājan) qui sous-tend la relation proposée (saṃbandhini),
soit elle s’applique à la relation elle-même (saṃbandhe). La première hypo-
thèse ne convient pas, car le sens qui en résulte est incompatible avec le
sens de la résolution syntagmatique (vivaraṇa) du composé, à savoir, rājñaḥ
puruṣaḥ, « l’homme du roi ». Le sens mis en avant par les logiciens, rājasaṃ-
bandhī puruṣaḥ, « homme ayant un lien avec le roi », se distingue, en effet,
du sens du syntagme correspondant, rājñaḥ puruṣaḥ, « l’homme du roi ».
Or il est convenu que le composé (vr̥tti) doit exprimer le même sens que
le syntagmate (vigraha) sur laquelle il est fondé. Si les deux ne coïncident
pas, aucune conclusion quant au sens exprimé ne peut en être tirée. Ni la
deuxième [hypothèse] : dire que l’homme est la relation [d’appartenir au
roi] est insensé 671.

Mais en ce cas [dit l’interlocuteur], comment justifier la dérivation
670. Pour les composés avyayībhāva (P. 2.1.5 sqq.), à la différence des composés typiques, le

membre postérieur peut dépendre dumembre antérieur, dont dépend la relation syntaxique
du composé : upakumbham > kumbhasya samīpam (Kāśikā). Voir Renou, GS, § 82, 127. Notons
que la version logicienne de la maxime diffère de celle des grammairiens en posant un
agencement reliant le suffixe au thème, lesquels sont alors séparables, et dotés d’un sens
propre — tout comme la cause qui précède, et l’effet qui fait suite.
671. La différenciation des deux termes impliqués par le rapport casuel rājñaḥ (gén.)

puruṣaḥ (nom.) serait remplacée par l’abhedānvaya impliqué par la relation elle-même. Ce
passage se retrouve aussi chez Kauṇḍa, VBS, p. 305-6.



250 TRADUCTION

syntagmatique (vigraha) des [dérivés nominaux secondaires] comme vaiyā-
karaṇa, « qui étudie la grammaire » (vyākaraṇa), ou pācaka, « qui fait de la
cuisine» (pāka)? Car il n’y a aucune équivalence entre [l’original et] la forme
dérivée 672 ! À ce propos, citons Hari :

Le verbe indique quelque chose de relatif
Aux dérivés nominaux secondaires et primaires ;
On atteste en ce cas un renversement
De la relation entre le principal et l’accessoire 673.

« Le verbe », c’est-à-dire « ce dont l’élément final est un suffixe verbal »
(tiṅanta), est cité ici pour expliquer le sens exprimé par un dérivé nominal,
qu’il soit primaire ou secondaire ; on observe un renversement des rôles
normauxde la chose à expliquer (vivriyamāṇa) et de l’explication (vivaraṇa) :
le verbe, normalement le viśeṣya [ce que le reste de la phrase détermine], est
transformé en viśeṣaṇa [qui détermine le sens d’un nom] ; en revanche, le
nom, normalement le viśeṣaṇa [la détermination] est transformé en viśeṣya
[la chose à déterminer] 674. En ce cas, les dérivés nominaux primaires et
secondaires reflètent la priorité (prādhānya) accordée au soutien (āśraya)
par rapport à l’activité exprimée en principe par le verbe fléchi. [213]

Alors, pourquoi ne dérive-t-on pas le sens du nom rathika, « conducteur
de char », du mot rathantara 675 ? Mais non! La maxime « Le sens tradition-
nel est prioritaire par rapport au sens dérivationnel » interdit une telle
672. C’est-à-dire entre la nourriture (pāka) et la personne qui la prépare (pācaka) ou entre

la grammaire et la personne qui l’enseigne.
673. VP 2.306. La kārikā est citée par Bhaṭṭoji (VSK 34), et donc par Kauṇḍa (VBS, p. 312).
674. Dans l’analyse grammaticale normale, le verbe (et donc l’action) prend les devants

sur les éléments syntagmatiques accessoires, dont le rôle est de préciser le sens de l’activité
verbale ; mais a contrario, Pāṇini, exceptionnellement, emploie un verbe, p. ex., dīvyati, « il
joue », pour expliquer le sens d’un dérivé nominal, p. ex., ākṣika, « joueur [de dés] » (P. 4.4.2
tena dīvyati…), glosé akṣair dīvyati, « Il joue aux dés ». Ainsi le verbe peut-il être rétrogradé
au rôle d’accessoire ou de détermination (viśeṣaṇa).
675. Voir n.∗, p. 239. Selon Pāṇini, la forme rathantara, évidemment irrégulière, s’explique

à partir du mot ratham, « chariot », à l’accusatif, suivie d’une forme nominalisée du verbe
tr̥ (tarati, « traverser »). L’interlocuteur propose, mutatis mutandis, d’expliquer la forme pri-



TRADUCTION 251

démarche 676. [Si vous privilégiez tellement le sens traditionnel, réplique
l’interlocuteur], pourquoi vous sentez-vous à ce point concerné par le sens
des éléments d’un composé comme paṅkaja [litt., « né dans la boue »]?
Il suffirait de comprendre la signification [traditionnelle] « espèce de lo-
tus », grâce à la seule énergie de l’ensemble, comme c’est le cas avec le mot
kamala, « espèce de lotus » [dont le sens ne découle pas des éléments dont
il est constitué]. Mais non! Comme le dit un connaisseur du sujet, « Le sens
étymologique est abandonné lorsqu’il est contredit par le sens tradition-
nel » 677. [214] Quant à paṅkaja, le sens de l’ensemble, « lotus », est, pour
ainsi dire, embrassé par les sens des éléments, [à savoir, « boue-né »] 678.

Il s’ensuit que le mot est [quant à sa dérivation] quadripartite : le mot
dont le sens est entièrement fixé par la tradition, sans considérer les sens
des éléments (rūḍha) ; lemot dont le sens traditionnel [de l’ensemble] est re-
couvert par le sens étymologique [des éléments] (yogarūḍha) ; le mot dont
le sens [de l’ensemble] est fourni par l’analyse étymologique des éléments
(yaugika) ; et lemot dont le sens dérive à la fois de la tradition et de l’étymo-
logie (yaugikarūḍha). Un exemple du premier type : rathantara, « espèce de
chant liturgique » ; du second : paṅkaja, « lotus » [litt. « né dans la boue »] ;
du troisième : pācikā, « cuisinière » [dont le sens dérive de la racine pac,
« cuire », avec le suffixe nominal d’agent -ika, au féminin] ; du quatrième :
maṇḍapa, dont le sens traditionnel, « espèce de maison », existe à côté du
sens étymologique, « qui boit lentement » [maṇḍa, « lent » ; -pa, « qui boit »,
forme nominalisée (en fin de composé) de la racine pā (pibati), « boire » ].

Concluons : un examen approfondi de la doctrine [des logiciens], bour-
rée de faiblesses, suffit à lui seul pour valider [la nôtre, à savoir, que] l’éner-
maire rathika à partir de la forme secondaire rathantara, renversant la préséance normale
accordée au membre principal, comme l’avait fait le grammairien précédemment.
676. L’interlocuteur propose de ressusciter le sens étymologique du mot rathantara afin

d’en dériver d’autres formes, y compris les formes à suffixe primaire ; or le sens étymolo-
gique cède toujours devant le sens primaire.
677. Recensé dans la Nyāyasiddhāntamañjarī de Janakī Bhaṭṭācārya (NK, p. 289).
678. Autrement dit, le sens étymologique est loin d’être contredit par le sens traditionnel.



252 TRADUCTION

gie expressive appartient en premier lieu au composé, et non aux éléments
considérés séparément. Comme le dit Hari :

En effet, dans le composé, l’énergie se différencie,
comme celle du mot paṅkaja : « né dans la boue » et « lotus ».
Il serait extrêmement onéreux, s’en tenant à la force littérale,

de vérifier
les nombreuses qualités des fonctions grammaticales (vr̥tti).
Mieux faut-il adopter la doctrine qui prône la fusion
[des éléments] dans une signification unifiée 679.

Si, par exemple, on ne retenait que le sens étymologique, le composé
paṅkaja, «né dans la boue», pourrait désigner également « la lentille d’eau»
(śaivala). Si, afin d’arriver au sens de l’ensemble, on devait passer en re-
vue chacune des nombreuses qualités grammaticales occultées au cours
de la procédure de composition 680, notamment le genre et le nombre, qui
n’ont pas été spécifiés, la forme non composée qui y est implicite, etc., en s’ap-
puyant au cas par cas sur l’une des nombreuses maximes, telles que « une
forme qualifiée n’entre pas en composition », etc., l’exploit serait on ne
peut plus onéreux. Selonmoi, en revanche, qui suis partisan de la doctrine
de la signification unifiée, la non-spécification [du genre], par exemple, est
justifiée par la règle générale que l’on ne qualifie pas une chose qui est elle-
mêmedépourvue de signification, comme le sont lesmembres du composé,
pris un par un. Est également justifiée la non-spécification dunombre, etc. :
679. Ces vers ne se trouvent pas dans le VP actuel et ne figurent pas dans l’inventaire des

citations attribuées à tort à Bhartr̥hari (app. IV de l’édition d’Abhyankar). Ils font partie, en
revanche, duVSK (no 31) de Bhaṭṭoji, et sont attribués à Bhaṭṭoji par Kauṇḍa (VBS, p. 263 ;VB,
p. 197). K. K. Raja les attribue à Bhaṭṭoji (ITM, p. 268). Le grand Vācaspatyam de Tarkavāgīśa
(p. 5233) les attribue à Hari.
680. La portée en est : si le sens de l’ensemble dépendait entièrement des sens des élé-

ments, toutes leurs particularités devraient être prises en compte avant d’arriver au sens
final, comme, par exemple, « L’élément est-il ou non qualifié par un terme en dehors du
composé? », « Quel cas doit-on suppléer pour clarifier la relation entre les membres du
tatpuruṣa? », « Quels genres, etc., ont dû être élidés au cours de la formation? » etc.



TRADUCTION 253

on voit que ce chemin est plus facile à suivre. [Hari], d’ailleurs, fait état
d’un autre défaut de la doctrine prônant la « considération séparée » [des
éléments du composé] : [215]

Quand tu supprimes la particule ca, « et », etc.,
Plusieurs formations syntaxiques devront aussi être infir-

mées ;
Notre position, en revanche, est fondée
Sur une argumentation [fiable], et le résultat en est bien an-

cré 681.
Tu affirmes, par exemple, que le dvandva ghaṭapaṭa, « pot [et] tissu »,

s’explique par la suppression de la particule ca, « et », qui exprime l’adjonc-
tion, etc. ∗. Et, en y ajoutant « etc. », tu affirmes que [le tatpuruṣa] ghana-
śyāma, « foncé [comme] un nuage menaçant », s’explique par [la suppres-
sion] de la particule iva, « comme » 682. Pour moi, en revanche, le fait que
de telles particules ne soient pas utilisées s’explique si on se réfère à la
maxime « On ne répète pas ce qui est déjà dit » : dès lors que l’énergie ex-
pressive est logée dans l’ensemble en tant que qualifié par [ses éléments, il
681. VSK 32, VBS, p. 271.
682. Selon K. Śukla, cette ultime critique est dirigée contre le ritualiste, dont l’explication

de la forme dérivée diffère légèrement de celle du logicien : au lieu de recourir à lamétony-
mie pour suppléer les relations qui manquent à l’intérieur de la forme dérivée, le ritualiste
statue dans la mesure du possible sur l’expansion en formes fléchies de la phrase compo-
sée : en effet, il adopte la posture de l’enseignant, qui explique le composé rājapuruṣaḥ en
y substituant la phrase rājñaḥ (au génitif ) puruṣaḥ (au nominatif ). Que l’on adopte l’une ou
l’autre approche, la thèse est la même : le sens du composé ne dépend que du sens tradi-
tionnel. Il suffit de le faire ressortir, par toutmoyen disponible. Par contre, la forme réduite
laisse beaucoup à l’interprétation.

∗. Supra (p. 241), le même vocable sāhitya- est traduit « association », à propos du com-
posé dhavakhadira-. Nous ajoutons « etc. » (-ādi-), omis dans la traduction, parce que la
phrase suivante le commente (d’autres particules que ca, qui exprime l’adjonction ou l’as-
sociation, sont en effet concernées, par exemple iva, qui exprime la similitude et dont il va
être question).



254 TRADUCTION

n’y a plus rien à suppléer : le sens du composé est complet] ∗. En disant
« Plusieurs formations syntaxiques devront aussi être infirmées », [Hari]
a en tête, par exemple, les problèmes d’interprétation rencontrés dans le
traitement des composés possessifs (bahuvrīhi) autres que ceux fondés sur
la relation de possession (aṣaṣṭhībahuvrīhi) 683. Ceux qui attribuent l’éner-
gie expressive du composé aux éléments pris un par un sont obligés de se
replier sur la notion de métonymie pour expliquer la relation syntaxique
entre les éléments. Prenons, par exemple, le composé prāptodako [grāmaḥ],
« [le village] atteint par l’eau » : dans un premier temps, le terme udaka,
« eau », est compris comme l’agent de l’activité d’atteindre (prāpta), dont le
village est l’objet direct, quoique le village ne puisse soutenir l’assignation
[d’objet direct] que par une interprétationmétonymique de la syntaxe 684 †.
Or cette construction [à savoir, « L’eau atteint le village »] devra aussi être
683. Voir n. 650, p. 244. La question concerne le vigraha « normal » des composés bahu-

vrīhi, où figure une relation attributive, reflétée par le génitif, comme le terme bahuvrīhi
lui-même : bahvyaḥ vrīhayo yasya sa bahuvrīhiḥ, « Celui dont le riz (vrīhi) est abondant (bahu)
est “riche-en-riz” ». Pour les composés « exceptionnels », une relation fondée sur une rec-
tion (kāraka, ce qui exclut le génitif ), est à la base de la relation, par exemple : prāptamudakaṃ
yaṃ grāmaṃ sa prāptodako grāmaḥ, où figure, dans le vigrahavākya, la rection rarissime d’ob-
jet direct (karmaṇi). L’analyse du composé n’est pas en question, mais plutôt le nombre et
le type d’entorses (lakṣaṇā) requis pour arriver à l’interprétation convenue. L’interlocuteur
insiste sur l’importance de la distinction. Voir la suite.
684. Le mot village aurait dû se fléchir à l’accusatif pour exprimer la relation souhaitée ;

au cas manquant, on substitue la métonymie : « relié à l’eau ». Voir VBS, p. 271-76, auquel
Nāgeśa emprunte le modèle d’argumentation. Le VBS, comme on pourrait s’en douter, suit
de près l’exposé du VB (p. 168 sqq.).

∗. Litt. « en tant que qualifié par l’adjonction, etc. (sāhityādi) » ou « en tant que qualifié
comme [exprimant] l’adjonction » (à propos de la traduction de sāhitya- par le mot « ad-
jonction », voir n. ∗, p. 253). Ce que veut dire le grammairien, c’est que la structure même
du composé dvandva exprime déjà la notion d’adjonction (ou association) et qu’il n’est donc
pas nécessaire de supposer l’ellipse d’une particule conjonctive.

†. Sur l’emploi du terme lakṣaṇā-, «métonymie » ou « sens figuré » en général, voir n. ∗,
p. 91. Ici, il s’agit vraisemblablement du sens figuré, plutôt que de la métonymie. Par « in-
terprétation métonymique de la syntaxe » (saṃbandhigrāmalakṣaṇāyām), l’auteur veut dire,
probablement, que l’assignation de la fonction «objet» à un thèmepourvu d’une désinence



TRADUCTION 255

mise de côté [car la désinence nominative du mot village laisse entendre
que le village est l’agent de l’activité dont l’eau ne peut qu’être l’objet]. Le
tenant de la thèse opposée a recours alors à une [deuxième] métonymie,
substituant à la notion d’agent, assignée dans un premier temps au suffixe
participial kta [à l’actif ], en vue de l’accord avec l’eau [L’eau a atteint (prāpta)
le village], celle d’objet, et puis, se fiant au principe que « la relation entre
deux noms qui partagent la même désinence est celle d’identité [de réfé-
rence] », l’eau [qui s’accorde avec le participe] se voit assigner elle aussi la
qualité d’objet. Il en résulte que le composé est compris de la manière sui-
vante : il existe un objet relatif à l’activité d’arriver qui n’est autre que l’eau.
Mais, [observe le grammairien], si l’on assume [dans unpremier temps] que
l’eau fonctionne comme l’agent de l’expression prāptodaka, la connexion
syntaxique [du composé] avec le reste de la phrase est rompue, et il y a
violation du principe qui vient d’être cité, à savoir, que « la relation entre
deux noms qui partagent la même désinence est celle d’identité [de réfé-
rence] » 685. Réfléchissant à cela, [Hari] a déclaré : « Plusieurs formations
syntaxiques sont aussi infirmées ». En outre, il y aura violation du principe
de dérivation qui stipule que « la présence d’une désinence [nominale] est
la cause d’une prise de conscience dont la qualification grammaticale per-
tinente est le sens exprimé par le nom [avoisinant] » 686.

Pour moi, en revanche, qui rejette la thèse [selon laquelle le sens du
composé est fondé sur] les énergies différentes [des composants], il n’y a
là aucun inconvénient, car il ne s’agit pas de deux mots différents [dont
chacun aurait son sens à lui], mais d’un seul, qualifié, qui exprime un sens
lui aussi qualifié.
685. L’accord entre prāptodako et grāmaḥ (les deux étant au nominatif ) serait inexpliqué,

et l’identité de référence qu’il recèle, inexprimée.
686. Nāmārthaprakārakaśābdabuddhitvāvacchinnaṃprati vibhaktyarthopasthiteḥ kāraṇatvam.

Le sens associé au thème n’entre en jeu dans la phrase quemoyennant la désinence affixée.

de nominatif implique (du moins dans cette perspective d’analyse) de prendre cette dési-
nence au sens figuré, puisque tel n’est pas son sens littéral. Voir la discussion qui suit.



256 TRADUCTION

Fin de la Paramalaghumañjūṣā [216]

Iti śam
à Louis Renou, in memoriam
Le 11 février 2025
Edwin Gerow



BIBLIOGRAPHIE

SOURCES
Amarakośa (Amarasiṃha).

N. G. Sardesai et D. G. Padhye (éd.).Amara’s Nāmaliṅgānuśāsanam (Text). A
Sanskrit Dictionary in three Chapters, Critically Edited with Introduction and
English Equivalents for Each word and English Word-Index. Poona Oriental
Series 69. Poona : Oriental Book Agency, 1940.

Arthasaṃgraha (Laugākṣibhāskara).
Nārāyaṇa Rāma Ācārya (éd.). Śrīlaugākṣibhāskarapraṇītaḥ Arthasaṃ-
grahaḥ. Muṃbai : Nirṇayasāgara-mudraṇālayam, 1950.

Aṣṭādhyāyī (Pāṇini).
Voir P.

[Bhāgavata] Bhāgavatamahāpurāṇa.
J. Ghanaśyāma Das (éd.). Śrīmadbhāgavatamahāpurāṇam. Sthulākṣaraṃ
mūlamātram. Gorakhpur : Gītā Press, 2008 v. s.

Bhāṣāpariccheda.
Voir Siddhāntamuktāvalī.

[BM] Vaiyākaraṇasiddhānta(br̥han)mañjūṣā (Nāgeśabhaṭṭa).
Pt. Kālikāprasāda Śukla (éd., comm.). Nāgeśabhaṭṭaviracitā Vaiyākaraṇa-
siddhāntamañjuṣā. Śivakumāraśāstrī-granthamālā, puṣpam 3. Vārānasī :
Saṃpūrṇānandasaṃskr̥taviśvavidyālayaḥ, 1977.

Chāndogya Upaniṣad.
Voir Limaye, Upaniṣads.



258 BIBLIOGRAPHIE

Durghaṭavr̥tti (Śaraṇadeva).
Louis Renou (éd., trad.). La Durghaṭavr̥tti de Śaraṇadeva. Traité grammati-
cal en sanskrit du XIIe siècle. Vol. I, fasc. 3 : Adhyāya II. Paris : Les Belles
lettres, 1942.

[Kāśikā] Kāśikāvr̥tti (Vāmana et Jayāditya).
Pt. Śrīśobhitamitra et Pt. Śrībrahmadattajijñāsu (éd.). Pāṇinīyavyākara-
ṇasūtravr̥ttiḥ Kāśikā Vidvadvaravāmanajayādityaviracitā. Kashi Sanskrit
Series 37. Benares : Caukhambā, 1952.

[KP] Kāvyaprakāśa (Mammaṭa).
AbhyaṅkarVāsudeva Śāstrī (éd.).Nāgojībhaṭṭaviracitoddyotayutagovinda-
ṭhakkaraviracitaḥ Pradīpasametaḥ Śrīmammaṭabhaṭṭaviracitaḥ Kāvyapra-
kāśaḥ. Ānandāśramasaṃskr̥tagranthāvali 66. Pune : Ānandāśrama-
mudraṇālaya, 1929.

[KS] Kumārasaṃbhava (Kālidāsa).
Nārāyaṇa Rāma Ācārya. The Kumāra-Sambhava of Kālidāsa. With the Com-
mentaries from 1 to 8 Sargas the Sanjīvinī of Mallinātha, from 8–17 Sargas the
Sanjīvinī of SītārāmaKavi, theMahāśivapurāṇa Sandarbha, Various Readings,
Critical Notes, Index etc, etc. 14e éd. Bombay : Nirnaya Sagar Press, 1955.

Laghusiddhāntakaumudī (Varadarāja).
Śrīvaradarājapanditāviracitā Laghusiddhāntakaumudī. Bombay : Nirṇaya-
sāgara Press, 1948.

[LM] Vaiyākaraṇasiddhāntalaghumañjūṣā (Nāgeśabhaṭṭa).
Pt. Sadāśivaśāstrī et al. (éd.). Vaiyākaraṇasiddhāntalaghumañjūṣā. 2 vol.
Caukhambā Saṃskr̥ta Sīrīj 44. Vārāṇasī : Caukhambā Saṃskr̥ta Sīrīj
Āphis, 1989. Réimpression photo-mécanique.

Mahābhārata.
Shripad Krishna Belvalkar (éd.). The Mahābhārata. Vol. 16 : The Śānti-
parvan [Part III : Mokṣadharma, B]. Poona : Bhandarkar Oriental Re-
search Institute, 1954, p. 2076.



BIBLIOGRAPHIE 259

[Manu] Mānavadharmaśāstra.
— Julius Jolly (éd.). Mānava Dharma-Śāstra, the Code of Manu. Original Sans-

krit Text, Critically Edited According to the Standard Sanskrit Commentaries,
with Critical Notes. Trübner’s Oriental series. London : Trübner & co.,
1887.

— Georg Bühler (trad.).The Laws ofManu. Translatedwith Extracts fromSeven
Commentaries. The SacredBooks of the East 25. Oxford : ClarendonPress,
1886. Réimpression : Oxford, Oxford University Press, 1964.

[MBh] Mahābhāṣya (Patañjali).
— Pt. Bhārgavaśāstrī Jośi Śāstrācārya (éd.). Patañjali’s Vyākaraṇa Mahā-

bhāṣya with Kaiyaṭa’s Pradīpa and Nāgeśa’s Uddyota. 5 vol. Bombay :
Nirnaya-Sagar Press, 1945.

— Franz Kielhorn et K. V. Abhyankar (éd.). The Vyākaraṇa-Mahābhāṣya of
Patañjali. 3e éd. 3 vol. Poona : Bhandarkar Oriental Research Institute,
1962-72 [1880-85].

Mīmāṃsākośa.
Kevalānandasarasvatī (éd.). Mīmāṃsākośaḥ. 7 vol. Wai : Prajñā Press,
1952-66.

[MNP] Mīmāṃsānyāyaprakāśa.
Franklin Edgerton (éd., trad.). The Mīmāṅsā Nyāya Prakāśa or Āpadevī. A
Treatise on the Mīmāṅsā System by Āpadeva. Translated into English, with
an introduction, transliterated Sanskrit text, and glossarial index. New
Haven : Yale University Press, 1929.

[MS] Mīmāṃsādarśaṇa.
— K. V. Abhyankar et al. (éd.). Śrīmajjaiminipraṇīte Mīmāṃsādarśane.

Ānandāśramasaṃskr̥tagranthāvali 97. Pune : Ānandāśramamudra-
ṇālaya, 1970.

— Voir ŚV.
Nirukta (Yāska).

Lakshman Sarup (éd., trad.). The Nighaṇṭu and the Nirukta : The Oldest



260 BIBLIOGRAPHIE

Indian Treatise on Etymology, Philology and Sementics [sic]. Critically Edi-
ted from Original Manuscripts and Translated for the First Time into English.
With Introduction, Exegetical and Critical Notes, Three Indexes and Eight Ap-
pendices. Second reprint. Delhi, Varanasi et Patna : Motilal Banarsidass,
1967.

[NK] Nyāyakośa.
Bhīmācārya Jhalakīkara.Nyāyakośa. Bombay Sanskrit and Prakrit Series
49. Poona : Bhandarkar Oriental Research Institute, 1978.

[NS] Nyāyasūtra.
— [POS] Gaṅgānāṭha Jhā (éd.). Śrīgautamamahāmunipraṇītaṃ Nyāyasūtram

(Nyāyasūtra of Gautama : A System of Indian Logic). Poona Oriental Series
58. Poona : Oriental Book Agency, 1939.

— Gaṅgānāṭha Jhā (trad.). Gautama’s Nyāyasūtras, with Vātsyāyana-Bhāṣya.
Poona Oriental Series 59. Poona : Oriental Book Agency, 1939.

Nyāsa (Jinendrabuddhi).
Swami Dwarika Das Shastri et Pt. Kalika Prasad Shukla (éd.). Nyāsa
or Pañcikā Commentary of Ācārya Jinendrabuddhipāda and Padamañjarī of
HaradattaMiśra on the Kāśikāvr̥tti [Commentary on the Aṣṭādhyāyī of Pāṇini]
of Vāmana–Jayāditya. 4 vol. Prachya Bharati Series 2-5. Varanasi : Pra-
chya Bharati Prakashan, 1965-67.

Nyāyavārtikatātparyaṭīkā (Vācaspatimiśra).
Rājeśvaraśāstrī (éd.). Ṣaḍdarśanaṭīkakr̥dvācaspatimiśraviracita — Nyāya-
vārtikatātparyaṭīkāyāḥ. Kashi Sanskrit Series 24. Benares : Caukhambā,
1982 v. s.

[P.] Aṣṭādhyāyī (Pāṇini).
Voir Renou, GP et Böhtlingk, Grammatik.

[PIŚ] Paribhāṣenduśekhara (Nāgeśabhaṭṭa).
K. V. Abhyankar (éd.) et Franz Kielhorn (éd., trad.). The Paribhāṣendu-
śekhara of Nāgojībhaṭṭa. With the Commentary Tattvādarśa of Vasudev Shas-
tri Abhyankar. 2 vol. Vol. 1 : texte, 1962 (d’après l’édition de 1868 de



BIBLIOGRAPHIE 261

Kielhorn). Vol. 2 : traduction, 1960 [1874]. Poona : Bhandarkar Orien-
tal Research Institute, 1960-62.

[PLM] Paramalaghumañjūṣā (Nāgeśabhaṭṭa).
— [HSG] Pt. Sadāśivaśāstrī (éd.) et Pt. Nityānandapantaparvatīya (comm.).

The Parama Laghu Mañjuṣā of Nāgeśa Bhaṭṭa. Haridāsa Saṃskr̥ta Grantha-
mālā 43. Benares : Chowkhamba, 1946.

— [K. Śukla] Pt. Kālikāprasāda Śukla (éd., comm.). Paramalaghumañjūṣā of
Śrī Nāgeśa Bhaṭṭa. M. S. University of Baroda Research Series 7. Baroda :
Baroda Sanskrit Mahavidyalaya, 1961.

[PS] Paramārthasāra (Abhinavagupta).
LyneBansat-Boudon et KamaleshaDatta Tripathi.An Introduction to Tan-
tric Philosophy. The Paramārthasāra of Abhinavagupta with the Commentary
of Yogarāja. [Translated by Lyne Bansat-Boudon and Kamalesha Datta
Tripathi. Introduction, notes, critically revised Sanskrit text, appendix,
indices by Lyne Bansat-Boudon.] Routledge Studies in Tantric Tradi-
tions 3. Londres et New York : Routledge, 2011.

Śābarabhāṣya (Śabara).
Voir ŚV.

Siddhāntakaumudī (Bhaṭṭojīdīkṣita).
Vāsudeva Lakṣmaṇa Śarmā Paṇaśīkara (éd.). The Siddhāntakaumudī with
the Tattvabodhinī Commentary of Jñānendra Sarasvatī and the Subodhinī
Commentary of Jayakr̥ṣṇa. Bombay : Tukārām Jāvājim, 1908. Réimpres-
sion : New Delhi, Meharachanda Lachmanadās, 1985.

Siddhāntamuktāvalī 687 (Viśvanāthapañcānana).
Harirāma Śukla (éd.). Nyāya-siddhānta-muktāvalī of Viśvanātha Pañcā-
nana. Kashi Sanskrit Series 6. Benares : Caukhambā, 1951.

[ŚŚS] Śāṅkhāyana Śrauta Sūtra.
Willem Caland (trad.). Śāṅkhāyana Śrautasūtra. Being aMajor Yājñika Text

687. Aussi connu sous les noms de Kārikāvalī et Bhāṣāpariccheda.



262 BIBLIOGRAPHIE

of the R̥gveda. Edited with an Introduction by Lokesh Chandra. Delhi :
Motilal Banarsidass, 1980 [1953].

[ŚV] Ślokavārttika (Kumārila).
— Rāma Śāstrī Tailaṅga (éd.). The Mīmāṃsā-Śloka-Vārttika of Kumārila

Bhatta with the Commentary Called Nyāyaratnākara by Pārtha Sārathi Miśra.
The Chowkhambā Sanskrit Series 3. Benares : Chowkhambā Sanskrit
Book-Depot, 1898-99.

— Gaṅgānātha Jhā (trad.). Kumārila Bhaṭṭa. Tantravārttika. A Commentary on
Śabara’s Bhāṣya on the Pūrvamīmāṃsā Sūtras of Jaimini. 2 vol. 2e éd. Sri Ga-
rib Das Oriental Series 9-10. Delhi : Sri Satguru Publications, 1983 [1903-
1924].

— Kashinath Vasudev Abhyankar et al. (éd.). ŚrīmajjaiminipraṇīteMīmāṃsā-
darśane. […] Mīmāṃsākaṇṭīravakumārilabhaṭṭapraṇītatantravārttika sahi-
taśābarabhāṣyopetaḥ. 7 vol. Ānandāśramasaṃskr̥tagranthāvali 97. Pune :
Ānandāśramamudraṇālaya, 1970-.

Taittirīya Saṃhitā.
N. S. Sontakke et T. N. Dharmadhikari (éd.) Taittirīya Saṃhitā. With the
Padapāṭha and the Commentaries of Bhaṭṭa BhāskaraMiśra and Sāyaṇācārya.
Poona : Vaidika Saṃśodhana Maṇḍala, 1970-85.

Uddyota (Nāgeśabhaṭṭa).
Voir MBh.

Vācaspatyam.
Tarkavācaspati Bhaṭṭa, Tāranātha (éd.). Vācaspatyam (A Comprehensive
Sanskrit Dictionary). 6 vol. Caukhambā Saṃskr̥ta Sīrija 94. Benares : Cau-
khambā, 1962 [1873].

[VB] Vaiyākaraṇabhūṣaṇa (Kauṇḍabhaṭṭa).
Rāma Kr̥ṣṇa Śāstrin (éd.). (Br̥had) Vaiyākaraṇabhūṣaṇaṃ padārthadīpikā
ca sahitam sarvatantrasvatantraśrīmatkauṇḍabhaṭṭaviracitam. Vārāṇasī-
saṃskr̥tagranthamālā 14, 51-54. Varanasi : Chowkhamba Sanskrit Book
Depot, 1900.



BIBLIOGRAPHIE 263

[VBS] Vaiyākaraṇabhūṣaṇasāra (Kauṇḍabhaṭṭa).
Voir VSK.

[VP] Vākyapadīya (Bhartr̥hari).
— [VPB] Madeleine Biardeau (éd., trad.). Bhartr̥hari : Vākyapadīya Brahma-

kāṇḍa. Avec la Vr̥tti de Harivr̥ṣabha. Texte reproduit de l’édition de Lahore.
Publications de l’Institut de civilisation indienne 24. Paris : Éditions E.
De Boccard, 1964.

— K. A. Subramania Iyer (éd.). [Édition du Vākyapadīya]. 4 vol. 1963-83.
— Vākyapadīya of Bhartr̥hari with the Commentaries Vr̥tti and Paddhati of

Vr̥ṣabhadeva. Kāṇḍa I. Deccan College Monograph Series 32. Poona :
Deccan College, Postgraduate and Research Institute, 1966.

— Vākyapadīya of Bhartr̥hari. An ancient Treatise on the Philosophy of Sans-
krit Grammar. Containing the Ṭīkā of Puṇyarāja and the Ancient Vr̥tti.
Kāṇḍa II. With a Foreword By Ashok Aklujkar. Delhi, Varanasi et
Patna : Motilal Banarsidass, 1983.

— Vākyapadīya of Bhartr̥hari with the Commentary of Helārāja. Kāṇḍa III,
Part I. Deccan College Monograph Series 21. Poona : Deccan College,
Postgraduate and Research Institute, 1963.

— Vākyapadīya of Bhartr̥hari with the Prakīrṇakaprakāśa. Kāṇḍa III, Part ii.
Poona, 1973.

— K. A. Subramania Iyer (trad.). [Traduction du Vākyapadīya]. 4 vol. 1965-
77.
— The Vākyapadīya of Bhartr̥hari with the Vr̥tti. Chapter I. English Transla-

tion. Deccan College Building Centenary & Silver Jubilee Series 26.
Poona : Deccan College, Postgraduate and Research Institute, 1965.

— The Vākyapadīya of Bhartr̥hari. Kāṇḍa II. English Translation With Exege-
tical Notes. Delhi, Varanasi et Patna : Motilal Banarsidass, 1977.

— The Vākyapadīya of Bhartr̥hari. Chapter III, pt. i. English Translation. Dec-
can College Building Centenary& Silver Jubilee Series no 71. Poona :
Deccan College, Postgraduate and Research Institute, 1971.



264 BIBLIOGRAPHIE

— The Vākyapadīya of Bhartr̥hari. Chapter III, pt. ii. English Translationwith
Exegetical Notes. Delhi, Varanasi et Patna : Motilal Banarsidass, 1974.

— K. V. Abhyankar et V. P. Limaye (éd.). Vākyapadīya of Bhartr̥hari. Univer-
sity of Poona Sanskrit and Prakrit Series 2. Poona : University of Poona,
1965.

Vr̥ttivārttika (Appaya Dīkṣita).
Edwin Gerow (éd., trad.) et H. V. Nāgarāja Rao (coll.). The Vr̥ttivārttika or
Commentary on the Functions of Words of Appaya Dīkṣita. American Orien-
tal Society Series 87. New Haven : American Oriental Society, 2001.

[VS] Vaiśeṣikasūtra.
[VSK] Vaiyākaraṇasiddhāntakārikā (Bhaṭṭojīdīkṣita).

Mārulakara Śaṅkaraśāstrin (éd.). Mārulakaropāhvaśaṃkaraśāstripraṇīta-
śāṃkarīvyākhyāsaṃvalitaḥ śrīmadbhaṭṭojīdikṣitaviracitavaiyākaraṇasid-
dhāntakārikāvyākhyānabhūtaḥ śrīkaunḍabhaṭṭaviracitaḥ vaiyākaraṇabhūṣa-
ṇasāraḥ. Ānandāśramasaṃskr̥tagranthāvali 135. Pune : Ānandāśrama-
mudraṇālaya, 1957.

Vyutpattivāda (Gadādhara).
Śrī Rājanārāyaṇa Śūkla (éd.). The Vyutpattivāda of Gadādhara Bhaṭṭāchār-
ya. With the Śāstrārthakalā Commentary by Vāiyākaraṇa Śiromaṇī. The Ka-
shi Sanskrit Series, Nyāya Section 19. Benares : The Chowkhamba Sans-
krit Series Office, 1935.

[YBh] Yogabhāṣya.
Voir YS.

[YS] Yogasūtra (Patañjali).
Jibananda Vidyasagara (éd.). Patanjala Darshana of the System of Yoga Phi-
losophy by Maharshi Kapila. With the Commentary of Vyasa and the Gloss of
Vachaspati Mishra. 3e éd. Calcutta : Bachaspatya Press, 1940.



BIBLIOGRAPHIE 265

ÉTUDES
[Bansat-Boudon, Poétique] — Lyne Bansat-Boudon. Poétique du théâtre in-

dien. Lectures duNāṭyaśāstra.Publications de l’École française d’Extrême-
Orient 169. Paris : École française d’Extrême-Orient, 1992.

[Bansat-Boudon, Yoga] — Lyne Bansat-Boudon. « Enquête sur le “yoga de la
parole”. Lectures du Brahmakāṇḍa (I) ». In : Comme une qui entra dans la
forêt bruissante. Mélanges d’indianisme en hommage à Marie-Claude Porcher.
Sous la direction de Lyne Bansat-Boudon et de Sylvain Brocquet. Bul-
letin d’études indiennes no 36 (2023-2024). Paris : Association française
pour les études indiennes, 2024, p. 3-139.

[Bansat-Boudon, Enjeux] — Lyne Bansat-Boudon. « Enjeux spéculatifs de la
philologie en contexte indien. Exégèse et fabrique du texte dans les
Spandakārikā et le Nirṇaya ». In : L’espace du sens. Approches de la philolo-
gie indienne / The Space of Meaning. Approaches to Indian Philology. Sous la
dir. de Silvia D’Intino et Sheldon Pollock. Publications de l’Institut de
civilisation indienne 84. Paris : Collège de France, 2018, p. 177-246.

[Bhatta, Epistemology] — V. P. Bhatta. Epistemology, Logic and Grammer [sic] in
the Analysis of Sentence-Meaning. Delhi : Eastern Book Linkers, 1991.

[Bhattacharya, PMDh] — Gopikamohan Bhattacharya. « On Paśya Mr̥go
Dhāvati ». In : Pāṇinian Studies. Professor S. D. Joshi FelicitationVolume. Sous
la dir. de Madhav M. Deshpande et Saroja Bhate. Michigan Papers On
South And Southeast Asia 37. Ann Arbor, Michigan : Center for South
and Southeast Asian Studies, University of Michigan, 1991, p. 65-73.

[Böthlingk, Grammatik] — Otto Böhtlingk. Pāṇini’s Grammatik. Leipzig : Ver-
lag von H. Haessel, 1887. Réimpression : Hildesheim, Georg Olms, 1964.

[Böthlingk et Roth, Wörterbuch] — Otto Böhtlingk et Rudolf Roth. Sanskrit-
Wörterbuch. Saint Petersburg : Kaiserlichen Akademie der Wissenschaf-
ten, 1855-75. Réimpression : Wiesbaden, 1966.

[Bronkhorst, Bhaṭṭoji] — Johannes Bronkhorst. « Bhaṭṭoji Dīkṣita on
Sphoṭa ». Journal of Indian Philosophy 33.1, février 2005, p. 3-41.



266 BIBLIOGRAPHIE

[Cardona, Pāṇini]—George Cardona. Pāṇini. Hiswork and Its Traditions. Delhi :
Motilal Banarsidass, 1988-.

Chakrabarti, K. K. A Study in the Concept of Meaning. Thèse de doctorat. Burd-
wan : University of Burdwan, 1981.

[Dasgupta,HIP]— SurendranathDasgupta.AHistory of Indian Philosophy. Vol.
1. Cambridge : Cambridge University Press, 1963 [1922].

[Deokar, Comparative] — Mahesh Ashok Deokar. « A Comparative Study of
the Paninian Grammatical Tradition and the Three Grammars of Pali ».
Thèse de doctorat. Poona : University of Poona, 2002.

[Deshpande, Noun] — Madhav Deshpande. The Meaning of Nouns. Semantic
Theory in Classical and Medieval India. Nāmārtha-Nirṇaya of Kauṇḍabhaṭṭa.
New Delhi : D. K. Printworld, 2007.

[Edgerton, MNP] — Voir MNP.
[Gerow, PES] — Edwin Gerow. « Primary Education in Sanskrit : Methods

and Goals » [American Oriental Society Presidential Address]. Journal
of the American Oriental Society 122.4, octobre-décembre 2002, p. 661-90.

Ghosh,Manomohan (éd., trad.). Pāṇinīya Śikṣā or the ŚikṣāVedaṅgaAscribed to
Pāṇini (Being the Most Ancient Work on Indo-Aryan Phonetics). Critically Edi-
ted in All Its Five Recensions with an Introduction, Translation and Notes To-
gether with Its Two Commentaries. Calcutta : University of Calcutta, 1938.

[Gode, SILH] — P. K. Gode. Studies in Indian Literary History. Vol. 3. Poona :
Prof. P. K. Gode Collected Works Publication Committee, 1956.

[Goldman, Rāmāyaṇa] — Robert P. Goldman et al. (trad.). The Rāmāyana of
Vālmīki. Princeton : Princeton University Press, 1984-.

[Houben, JIP]— Jan E.M.Houben. «Bhartr̥hari’s samaya /Helārāja’s saṃketa.
A Contribution to the Reconstruction of the Grammarians’ Discussion
with theVaiśeṣikas on the Relation between ‘śabda’ and ‘artha’ ». Journal
of Indian Philosophy 20.2, juin 1992, p. 219-42.

Iyer, K. A. Subramania. Bhartr̥hari : A study of the Vākyapadīya in the light of
the ancient commentaries. Building Centenary and Silver Jubilee Series
68. Poona : Deccan College – Postgraduate and Research Institute, 1969.



BIBLIOGRAPHIE 267

[Joshi, Sphoṭanirṇaya] — S. D. Joshi. (éd., trad.). The Sphoṭanirṇaya [Chapter
XIV of the Vaiyākaraṇabhūṣaṇasāra] of Kauṇḍa Bhaṭṭa. Edited with Intro-
duction, Translation and Critical and Exegetical Notes. Publications of the
Centre of Advanced Study in Sanskrit, cl. 3, no. 2. Poona : University of
Poona, 1967.

[Joshi, Samarthāhnika] — S. D. Joshi (éd, trad.). Patañjali’s Vyākaraṇa-
Mahābhāṣya : Samarthāhnika (P. 2. 1. 1). Publications of the Centre of
Advanced Study in Sanskrit, class C, no. 3. Poona : University of Poona,
1968.

[Kane, HDhŚ] — Pandurang Vaman Kane. History of Dharmaśāstra. Vol. I, Part
II : Ancient andMediaeval Religious and Civil Law in India. Poona : Bhandar-
kar Oriental Research Institute, 1975.

[Limaye, Upaniṣads] — Vishnu Prabhakar Limaye et Ranganath Dattatreya
Vadekar (éd.). Eighteen Principal Upaniṣads. Puṇyapattana (Poona) : Vai-
dika Saṃśodhana Maṇḍala, 1958.

[Mayrhofer, KEWA] — Manfred Mayrhofer. Kurzgefasstes etymologisches
Wörterbuch des Altindischen. 3 vol. Heidelberg : Carl Winter, 1956-76.

Misra, VidyaNiwas.TheDescriptiveTechnique of Pāṇini : An Introduction. Janua
linguarum, Series practica 18. The Hague et Paris : Mouton, 1966.

[Nagao, PhMG] — M. Nagao. « Phalamukhagaurava no rei ». [En japonais].
Indo-gaku Bukkyogaku. 1970.

[K. K. Raja, EIP5] — Harold G. Coward et K. Kunjunni Raja. The Philosophy of
the Grammarians. Encyclopedia of Indian Philosophies, vol. 5. Delhi : Motilal
Banarsidass, 2001 [1990].

[K. K. Raja, ITM] — K. Kunjunni Raja. Indian Theories of Meaning. Adyar Li-
brary Series 91. Madras : The Adyar Library and Research Centre, 1969
[1963].

[Renou, GP] — Louis Renou (trad.). La grammaire de Pāṇini. Texte Sanskrit. Tra-
duction française. Avec extraits des commentaires. 2 vol. Paris : École fran-
çaise d’Extrême-Orient, 1966.



268 BIBLIOGRAPHIE

[Renou,GS]— Louis Renou.Grammaire sanscrite. Paris : AdrienMaisonneuve,
1961.

[Renou, IC] — Louis Renou et Jean Filliozat. L’Inde classique. Manuel des études
indiennes. 2 tomes. Tome 1 : Avec le concours de Pierre Meile, Anne-
Marie Esnoul et Liliane [sic] Silburn ; Paris : Payot, 1947. Tome 2 : Hanoi :
École française d’Extrême-Orient, 1953.

[Renou, TG] — Louis Renou. Terminologie grammaticale du sanskrit. Biblio-
thèque de l’École des hautes études 280, 281 et 282. Paris : Librairie
ancienne Honoré Champion, 1957.

[Ruegg, Contributions] — David Seyfort Ruegg. Contributions à l’histoire de la
philosophie linguistique indienne. Publications de l’Institut de civilisation
indienne 7. Paris : De Boccard, 1959. (En particulier, p. 5-14 : « Nāgeśa
et la Mañjūṣā ».)

[Stchoupak, DSF] — Nadine Stchoupak, Luigia Nitti et Louis Renou. Diction-
naire sanskrit-français. Publications de l’Institut de civilisation indienne.
Paris : Jean Maisonneuve, 1987 [1932].

[Śukla, K.] — Voir PLM.
[Swaminathan, SVUOJ] — V. Swaminathan. Sri Venkateswara University Orien-

tal Journal 38. Tirupati : Oriental Research Institute, Sri Venkateswara
University, 1995.

Wayman, Alex. A Millennium of Buddhist Logic. Vol. 1. 1 vol. Buddhist Tradi-
tion Series 36. Delhi : Motilal Banarsidass, 1999.

[Winternitz, GIL] — Moriz Winternitz. Geschichte der indischen Litteratur. 3
vol. Leipzig : Amelangs Verlag, 1909-20.



SUMMARY

1. PHILOSOPHICAL, GENERAL AND UNIVERSAL GRAMMAR
The work here translated for the first time into a Western language

is akin, in its conception and orientation, to a style of grammar known
in the Enlightenment as “universal grammar” and may be compared use-
fully toworks such as JamesHarris’Hermes, or A philosophical inquiry concern-
ing universal grammar, first published in 1771. Though in one sense almost
contemporary, a chronological relation between Harris’ text and Nāgeśa’s
work (orworks) is of course impossible. Yet the relation between these two
works speaks volumes as to what a “universal grammar” was thought to be
and what science it may be said to cultivate.

A. N. Stavelas’ recently published thesis on the Hermes688 finds echoes
of the notion of universal grammar inmanyworks of classical antiquity,689
such as Roger Bacon’s Greek Grammar:

Grammatica una et eadem est secundum substanciam in omnibus
linguis, licet accidentaliter varietur690
Grammar is one and the same according to substance in all
languages, even though it there varies by causes accidental.

688. Stavelas, The Concept of Universal Grammar in the “Hermes” of James Harris, with Special
Reference to his Classical Sources). Glasgow, 1995–96.
689. Stavelas, pp. 9–14.
690. P. 27, in the edition of Edmund Nolan and S. K. Hirsch, Cambridge, 1902 [Bacon’s text

written mid- to late-thirteenth century].



270 SUMMARY

The idea of the grammatical universal is familiar also to Aristotle, who
says, in Περὶ Ἑρμηνείας (De Interpretatione):

Spoken words are symbols of the affections of the soul; and
written words are symbols of those spoken. Spoken words, as
the written ones, are not the same for all men. But the mental
affections they primarily symbolize are the same for all men,
as are also the same the things represented by the objects of
these affections.691

Whatever the scope of this universal in grammar may have been de-
cided to be, that universe has largely been set aside in our time as gram-
marians prefer to focus on the vast number of languages, each one exhibit-
ing unique features, each one with a soul of its own, especially for those
who feel its poetry, untranslatable and irredeemably its own.

But the universal is also inescapable, as Chomsky, Greenberg and oth-
ers point out—all languages, as well as all affections, emerge from a men-
tal apparatus common to all men. However unique, all languages are all
translatable into one another, and all men are capable of speaking more
than one.

It is on this truth that Harris takes his stand, and also Nāgeśa, perhaps
even more uncompromisingly. It is structures of the universal languages
of his day, Greek and especially Latin, that Harris finds embedded in En-
glish and all the languages known to him—not so much a “dative case” as
a corresponding arrangement of words indicating “recipient of the gift”;
not so much a subjunctive verb as a corresponding arrangement of words
signifying that the subject wishes something or is subject to some other
affectation of the will. In fact, Greek and Latin serve as very models of
expression, if not behavior, for all peoples:
691. Quoted by Stephanus of Alexandria in his commentary on De Interpretatione, ad

p. 16a, lines 3–8. Voir…
https://archive.org/details/stephanus-de-interpretatione-commentarium.

https://archive.org/details/stephanus-de-interpretatione-commentarium


SUMMARY 271

The Grecian commonwealth, while they maintained their Lib-
erty, were the most heroic Confederacy, that ever existed.
They were the politest, the bravest, and the wisest of men.692

The languages “of the East” (withwhich Harris had little acquaintance)
were dismissed with summary flourish—where kings were mistaken as
gods and the rest of the populace reduced, functionally, to the status of
slaves.693 It follows, of course, that the languages of classical and modern
Europe may be taken as models of language itself.

2. INDIAN GRAMMATICAL TRADITION
When we turn to India we see a remarkably similar pattern emerge,

one even more categorical in that no language, even in thought, may be
supposed to contest the modular supremacy of Sanskrit, a language not
only spoken “by the Gods” but one instrumental in the very creation of the
world itself. But how to retain this authoritative and increasingly volumi-
nous legacy of spoken andwrittenwords accumulated overmillennia? The
answer, after many attempts, seems to have been the grammar attributed
to Pāṇini, one of the true geniuses of the pre-modern world, who drafted
a set of slightly more than four thousand rules that when understood and
manipulated correctly give rise to every correct speech form and set aside
every incorrect one.694 The aim seems to have been the formation of an
educated elite to whom the accumulated corpus of texts could be safely
entrusted—and more particularly, the education of the speaker of author-
itative Sanskrit.
692. Hermes, pp. 415–16.
693. Hermes, pp. 409–12. The theme of Oriental despotism, now specifically encompass-

ing China, India, and Persia, was fully developed by Hegel in his Vorlesungen über die Philoso-
phie der Weltgeschichte (1837).
694. The Aṣṭādhyāyī, “Treatise in Eight Lessons”, each of which is divided into four quar-

ters (pāda).



272 SUMMARY

This accomplishment was not possible without entailing some awk-
ward drawbacks however—all in the interest of concision and ease of
memorization: coded abbreviations of which the meaning was in no
wise transparent (pratyāhāra); transposition of rules that shared elements,
thus avoiding unnecessary repetition (anuvr̥tti); arbitrary designations for
grammatical procedures, in the interest both of concision and generaliza-
tion, etc.695 For instance, the morphophonemic rule enjoining replace-
ment of one of the four vowels i, u, r̥, l ̥ by a corresponding semivowel y,
v, r, l, when a vowel follows, has the form iko yaṇ aci.696 There is no need to
explain this remarkable transformation; it is sufficient to state the point
that very soon was felt the need for a method of learningmore in line with
the ordinary pupil’s capacities for language acquisition.

The method of “conversation among the initiated” has earned a place
in those early efforts—the Mahābhāṣya “Great commentary” of Patañjali
remains to this day at the center of Pāṇinian study. But it too demands
participants wholly versed in the intricacies of Pāṇinian argumentation,
though presented in a light informal style based on the trope of question
and response.

We must await the advent of Bhartr̥hari (450–510, according to
Houben697)—even this long forgotten and rediscovered not long before
the time of Nāgeśa, according to report—whose often-cryptic Vākyapadīya
suggested a novel solution to the problem posed by Pāṇini’s grammar:
organize the presentation not by rule (vidhi), but by function (vr̥tti). And
this accompanied by the insight that what we understand is not words,
but sentences—that words are abstractions that grammarians find useful
695. Guṇa, vr̥ddhi, saṃprasāraṇa—many having been adopted inmodern grammatical par-

lance.
696. Renou, Grammaire sanskrite, §41; P. 6.1.77.
697. Jan E.M.Houben. The Saṃbandha-samuddeśa (Chapter onRelation) andBhartr̥hari’s Philo-

sophy of Language: A Study of Bhartr̥hari’s Saṃbandha-samuddeśa in the Context of the Vākya-
padīyawith a Translation of Helārāja’s Commentary Prakīrṇa-prakāśa. Gonda Indological Studies
11. Groningen: Egbert Forsten, 1995, p. 5, n. 7.



SUMMARY 273

in presenting and in resolving certain kinds of problems encountered in
the classroom, but hardly pertinent in our functional use of language. The
title of Hari’s work—“A treatise concerning vākya ‘sentence’ (and) pada
‘words’ ”—marks this new direction—but though these two subjects con-
stitute the matter of the first two parts in some sense, it is the third, and
longest section that dissects the components of sentences in terms of their
functions: “object,” “means,” etc.; these “functions” involve relationships
that presume the wholeness of the utterance in which they appear as
parts.

Of those who reacted to Bhatr̥hari’s critique of la grammaire ancienne
is Bhaṭṭojidīkṣita, author of a work of immense popularity still in use to-
day in every traditional school—the Siddhāntakaumudī (“The Moonlight of
Trustworthy Conclusions”). Bhaṭṭoji undertakes a revision of Pāṇini that
better reflects the needs of Sanskrit learners by reordering the rules ac-
cording to their place in the learning process—but the rules themselves
are unchanged, and thus all the techniques of abbreviation and ease of
memorization are hidden from view. The result must be considered rather
clumsy, for even to understand the rule, it must be restored to its place
in the original system. Bhaṭṭoji’s reordering is however interesting for
what it shows of the factors determining it: from the point of view of the
rules themselves, the grammar must start with the simplest rule, that is
to say, with the rules of definition, the saṃjñāsūtrāṇi. Thence to proceed
in orderly fashion with the rules governing formation of the simplest (or
standard) noun, the masculine a-stems, thence to the remaining classes
of noun formation, to the extent they differ from the standard noun. The
verb is treated in the same way, the standard being supplied by thematic
stems that strengthen the root: bhū-a-ti > bhav-a-ti. The Pāṇinian jargon
is retained as an index of classification: bhū-śap-ti > bhū-a-ti > bhav-a-ti.
The general plan thus resembles a modern grammar, though no form can
be fully explained without reference to Pāṇini’s original schema—now the
business of commentary, or the teacher.



274 SUMMARY

Consider now the problems entailed in actually using (or teaching) this
compendium of rules, not one of which can be understood without expert
guidance, either verbal or written. Let us say that the goal is to prove
the validity of the verb bhavati (“he/she/it is”): irreducible elements must
be identified on which the rules may operate. Consulting the dhātupātha
we find bhū sattāyām, which gives us the root bhū “to be.” For the inflec-
tional affix we turn to 3.4.78 tipthasjhi… which lists eighteen terminations,
from the third person singular active to the first person plural mediopas-
sive. These eighteen must be categorized by definitional rules and distin-
guished from one another and from the one we want, which is the first
one, tip. This involves definitions of person, number, tense, and voice (ac-
tive, mediopassive). tip is thus isolated and endowed withmanymeanings,
among which is “active”: bhū+tip. This occasions kartari śap—the vikaraṇa
(verbal stem-forming suffix) -a-: bhū+śap+tip. But before the anubandhas
ś and p disappear, as do all anubandhas: tasya lopaḥ (1.3.9), their purpose
and function must be realized: ś marks sārvadhātuka “common” suffixes;
p indicates that the stem to which the suffix is attached is not subject to
weakening. So, before śap, bhū > bho > bhav by sārvadhātukārdhadhātukayoḥ
(7.3.84), the general rule that strengthens all suffixed stems. Of course, it is
far too general, and so Pāṇini proceeds to subject the rule to a plethora of
exceptions that begin to approximate the real language—but none apply
here, and so we are left with bho, which becomes bhav by the saṃdhi rule
eco’yavāyāvaḥ (P. 6.1.78), itself an expansion of 6.1.77, iko yaṇ aci.

The key notion here is avakāśa (“occasion, opportunity”). The proce-
dure presumes a grammarian who has immediate access to over four thou-
sand rules, notably by memorization, understands their formulation and
scope, and can select among the four thousand the rule that has occasion
in the present circumstances. Or in the case that more than one rule has
occasion (a common occurrence), appeal must be made to a set of rules
of second degree (sometimes merely implied) whose office it is to assign
priority to one of those in contention, thus allowing the “rule by occasion”



SUMMARY 275

model to proceed without hindrance. This method is termed prakriyā in
the traditional schools, and serves as the practical counterweight to “sūtra-
knowledge”—whose application it is.

It fell to Bhaṭṭoji’s nephew Kauṇḍa or Koṇḍabhaṭṭa to make better use
of Bhartr̥hari’s critique of rule-ordered grammars. His two Bhūṣaṇas (“Or-
naments”), a shorter version and a longer version, move away from a rule-
oriented presentation to one showing the influence of a functional anal-
ysis. Placed at the head of his grammars is a treatment of the difference
between nominal and verbal forms, with a clear preference for the archi-
tectonic priority of the verb in its various inflectional shapes, expressing
time, number, mood, person, and the like (some vestigial, as aspect). All
neatly summed up in Pāṇini’s ten lakāras (for list and treatment, see the
following section). Then follows a similar account of the various noun
forms, explained in their relationship to verbs, that is, not in terms of
their paradigm shifts, but as subtending and supporting various rections,
or cases (kārakāṇi), such as the instrumental, the locative, etc. The noun
stem is thus introduced as playing the role of subordinate to the verbal
stem—the term śakti “power” encapsulates the role of the noun in relation
to the verbal idea. The noun empowers, or facilitates the full display of
the incipient motion that alone is signified by the verbal idea: reads? who
reads? what does he read? how does he read? where does he read? etc.
But the noun also has “powers” that belong to itself—six are noted, includ-
ing the power to designate the individual, the class, etc. This naturally
leads to an examination of the “power” of noun-stems to combine with-
out the aid of an explicit verb—samāsa, or compounding, a śakti common
to the noun (but not the verb). There follows the discussion of various
adverbial particles (nipāta) to the verb, such as negation, adverbial redirec-
tion, and nominalization (achieved through suffixation of kr̥t and taddhita
affixes, and other inflections indicative of such derivations, including com-
pounds). None of these “signify” of their own right, but havemeaning only
in conjunction with a known “signifier,” whose meaning they “modify.” A



276 SUMMARY

short section follows on the capacity (śakti) of suffixes to carry, and blend,
as it were, more than one meaning, such as the “accusative” case -am that
“blends” the singular number and the reference to an object. Finally, the
gerund in -tvā is reviewed, as a supposedly nominal form that replaces
a fully functional verb form (in a subordinate clause). But, almost as a
coda, Kauṇḍa adds a summary treatment of Bhartr̥thari’s most distinctive
“improvement” of the grammatical canon; an exploration of how and why
words mean what they mean—nouns, verbs, whatever. And here Kauṇḍa
paraphrases Bhartr̥thari in saying that in its most basic form the word re-
lates to its sense, and the sense to its word, “suitably” (yogyatā), that is,
without reference to any other cause or motivating factor. Upon utter-
ance, the word “means” just that to the enabled hearer. Nothing else.

We see here a distinct advance on the model offered by the Siddhānta-
kaumudī. Not only are elements—crucial elements—ofHari’s revision intro-
duced into the core system of grammar, but the reorganization of gram-
matical categories proceeds from criteria integral to a rational view of
grammar as a self-referential whole.

3. NĀGEŚA
Nāgeśa’s work on philosophical or universal grammar is presented in

three treatises that have been christened, somewhat later and anachro-
nistically, as the Br̥hat-, the Laghu-, and the Paramalaghu- Mañjūṣās—the
“Grand,” the “Small,” and the “Very small” Baskets (of grammatical dis-
course). They are thought to have been written in that order and to reflect
a certain development in Nāgeśa’s thought. Certainly, the “Very small bas-
ket” is more concise, but also more coherent, with fewer digressions and
written in a style less arcane. Clearly intended for students and still used
in traditional schools.

Nāgeśa clearly owes a great deal to his predecessor Kauṇḍa. This is
in addition to the several (unacknowledged) borrowings mentioned in



SUMMARY 277

the text. The organization of the work shows equally the influence of
Bhartr̥hari and is even more coherent in its efforts to incorporate the lat-
ter’s teachings seamlessly into the corpus of Pāṇinian grammar. The tradi-
tional grammar, however, is presented only in résumé; its principles and
general outline are taken for granted; what is retained are the points of
controversy that have marked the confrontation of the strict Pāṇinian sys-
tem with other schools of thought—who have sought to modify or contest
certain salient aspects of the grammar in defense of their ownpoint of view
onmatters not necessarily related to grammatical doctrine or to the gram-
matical system as such. These controversies are presented in a manner
similar to the conversational confrontations that marked the early devel-
opment of Pāṇinian thought in the Mahābhāṣya.

Let us begin at the beginning and take note of what is perhaps Nāgeśa’s
most significant transformation of Kauṇḍa’s manner of presentation—
instead of placing the contributions of Bhartr̥hari as addenda at the end of
his grammar, Nāgeśa places them at the very beginning, and derives the re-
maining grammatical topics from them, organically. That is, the first topic
taken up ismeaning itself and this is presented as a discussion of the sphoṭa
[“l’éclatement du sens,” “the explosion of meaning”], Hari’s most notable
contribution to grammatical theory.

“MEANING” IN GENERAL
(1) (Of sphoṭa) there are eight types, only one of which is real (mukhya),

“the explosion of meaning of the sentence / l’éclatement du sens de la
phrase”—the others being of use only to grammarians in their task of
understanding and teaching language. They correspond to the fictive
abstracts of “phoneme,” “word,” “genus,” “species,” “common” and “in-
dividual.” The sentence or phrase alone in its generic or specific refer-
ence is real, that is, of any use in the real world where communication
is primary. This crucial meaning was termed śakti in the older gram-
mar (“power,” “puissance,” “énergie”).



278 SUMMARY

(2) This “explosion” of the sense of the phrase is triggered or unleashed by
grammatical function (vr̥tti), of three types: denotation (abhidhā, or the
“literal”), metonymy (or metaphor, lakṣaṇā), and suggestion (vyañjanā).
The latter two are not “functions” properly speaking, but represent
well-known words in rather less-familiar acceptations—which raises
the question of…

(3) … Ambiguity. The mismatch or overmatch between word and sense,
resolved through contextual refinement (quoting Hari: saṃyogo vipra-
yoga, etc.).

(4) The explosion of sense (sphoṭa) is the reciprocal inevitability of word
and sense (and can be thought of as) grammatical power (śakti, “puis-
sance”). [Throughout these passages the principal interlocutor is the
Logician (naiyāyika) who proposes other fact-based modes of causal re-
lation between word and sense.]

(5) The genealogy of sphoṭa from/to śabdabrahman through four layers of
manifestation—terms and ideas taken from Bhartr̥hari:∗

(a) The “transcendent” explosion (parā) [the will to speak].
(b) The explosion “that sees” (paśyantī) [the word formed in the

mind].
(c) The “medial” explosion (between the implicit and the audible ex-

plosion, madhyamā) [the word murmured sotto voce], and…
(d) … The “audible” explosion (vaikharī) [the word articulated for

all to hear]. Audible sounds are of various types, “natural,” “de-
formed,” “spontaneous,” “repeated,” etc.

(6) “Causal factors” (kāraṇāni) that facilitate or condition the apprehen-
sion of the phrase:

∗. About the discussion on śabdabrahman, see Lyne Bansat-Boudon’s recent essay, “Le
yoga de la parole” (BEI 36).



SUMMARY 279

(a) “Syntactic expectation” (ākāṅkṣā): e. g., the accusative -am “ex-
pects” a transitive verb; a transitive verb “expects” a direct ob-
ject.

(b) “Pertinence” (yogyatā): “T’was brillig, and the slithy toves did gyre
and gimble in the wabe” (Lewis Carroll).∗ Here, “pertinence” is
missing and the sense also.

(c) “Proximity” (āsatti): “Come” (said today), “here” (said tomorrow),
and…

(d) … “Intention” (tātparya): “bring the drink here!”—but is it whisky
or milk that is wanted?
All four are external to the actual utterance, in the sense that their

absence vitiates understanding, but their presence does not guarantee
it.

MEANING IN ITS VARIETY AND INTERRELATION: EXPRESSION; THE PARTS OF
SPEECH
(1) The dhātu “root,” “racine”—on which all other “parts” of the sentence

depend. The dhātu has two semantic components, vyāpāra “activity”
and phala “result”. On this distinction depends for the most part the
difference between transitive and intransitive. “To sit” has a result, but
no object; “to cut” has both; both are activities in that some change is
effected.
(a) Yāska: which is predominant, bhāva or sattva?
(b) The Mīmāṃsaka: the optative suffix is predominant.
(c) The Logician: the term indicating agent is predominant.
(d) Particular problems as to predominance posed by paśya mr̥go

dhāvati “Look! the deer is fleeing!”
∗. This poem by Lewis Caroll, “Jabberwocky,” is a nonsense poem, made of words that

do not exist in the language, and as such raises the problem of yogyatā (see also Michaux,
Le grand combat…).



280 SUMMARY

(2) The nipāta “particle”—by which is meant any uninflected (or unin-
flectable) form which has “fallen” (from grammatical heaven?), ready-
made, without derivation: adverbs in general, preverbs, connective
particles, etc.
(a) Particles have no independent “meaning”—do not signify—they

are suggestive only, and thus are adjuncts to another word,
whose meaning they merely “shade”—gacchati “… goes,” upaga-
cchati “… goes towards, approaches.”

(b) Derivation: are particles enjoined before or after the verbal idea
that they shade is completely formed?

(c) Nipātas of negation: two forms, nominal and verbal, six meanings,
two logical acceptations: paryudāsa “the negation of exception”
(“He is a non-brahmin”); and prasajyapratiṣedha “the negation of
virtual application” (“He is not a brahmin”).

(d) Is negation possible or even meaningful? (“There is no hat in the
corner”). What is negated is not the thing but the representative
(pratiyogin) of the thing.

(e) The restrictive particle eva “just this”: injunctions are of three
types, of which one is restrictive: “He husks the grain (by thresh-
ing, not by dehusking individual grains with his fingernails).”

(3) The ten tenses and modes: daśalakārāḥ: represented grammatically by
one of the ten abstractions “beginning with l-” (laṭ, liṭ, etc.).
(a) How then are the abstract forms related to the “real” inflections

as far as expressing theirmeanings is concerned? By the principle
of substitution, the abstract meanings “pass” without obstacle to
their “real” counterparts.

(b) How are the two meanings of the root related to the meanings of
the endings? Variously—as the activity of the root relates princi-
pally to the agent expressed by an ending and the result relates
principally to the object expressed by another ending.



SUMMARY 281

(c) Brief contrasting definitions.
(d) Views of the other schools, esp. the Logicians, who propose effort

as a meaning of the ten lakārāḥ (instead of activity); how do activ-
ity and result relate to other non-Pāṇinian understandings of the
sentence?

(e) Active and Passive constructions do not differ in the manner in
which the agent and the object are construed with respect to one
another.

(f ) Meaning of “present” time: if the “pot” is “present” to the speak-
ers, then how can “there is no pot (in the corner)” be justified?

(g) Meaning of “past” time, when the “pot” is here now but not then.
Or vice versa.

(h) Meaning of “perfect” time when first-person forms are logically
impossible.698

(i) Meaning of “future” time when what is denoted is not present, or
when what is denoted will cease to be.

( j) Meaning of “injunction” (the sense of the optative [liṅ]): to incite
an activity. Five stages of Prabhākara’s explanation. Conditions al-
ways implied—that the activity be possible, that it lead to the result,
etc. Special case: “that the activity not be counter-productive”:
all activity involves effort, and effort is usually “painful.”

(4) Nominal inflections: the cases (kārakāṇi)—(added to terms)which facil-
itate the accomplishment of the activity expressed by the verbal root.
(a) The first case (nominative) is coreferential with the rection ex-

pressed by the verbal root, which will be either agent (kartr̥) or
object (karman).

698. Pāṇini (3.2.115) specifies that the speaker must not be a witness to the activity ex-
pressed.



282 SUMMARY

(b) The vocative signifies that the activity is to be done by the person
indicated by the second person (“you”). Accessory terms do not
govern rections.

(c) The “accusative” rection (karman) is added to the term func-
tioning as external support of the result expressed by the verbal
root. Cases where the result is unanticipated or contrary to one’s
wishes. Verbs requiring two accusative rections: gāṃ payo dogdhi
“He [Devadatta]milks the cow (of) itsmilk.” [Nota bene: The kāraka
is themeaning of the inflection; the case, stricto sensu, is the inflec-
tion itself. In this sense the case is termed vibhakti, and the “cases”
are designated by ordinal numbers, prathamā, dvitīyā “first, sec-
ond, etc.”]. Cases where more than one activity is implied by the
construction of the sentence: “He split the wood with his axe”.
The woodsman’s activity is one; the axe’s is another. But both can
be said to be situated in Devadatta.

(d) The “instrumental” rection (karaṇa). Its activity immediately
linked to the result.

(e) The “dative” rection (sampradāna). Intermediary to and clarifying
the relation between activity and result.

(f ) The “ablative” rection (apādāna). Added to the term serving as
support for the separation expressed by the verbal root, provided
that “separation” is not the primary meaning of that root: vr̥kṣaṃ
tyajati khagaḥ “The bird quits the tree.” “Tree” is in the accusative
here, not the ablative. Cases of mutual separation: “the two rams
separated from one another.”

(g) The “locative” rection (adhikaraṇa) expresses the seat of the activ-
ity or of the result of the activity: sthālyām odanaṃ gr̥he pacati “He
cooks rice in the oven in the house.” The “oven” is the seat of the
activity of making edible the rice; the “house” is the seat of the ac-
tivity of Devadatta, the agent of the transformation. Three senses
of “location”: abhivyāpaka, aupaśleṣika, vaiṣayika. “All” the seat is



SUMMARY 283

occupied; “an element adjacent” is occupied (a grammatical us-
age: aci “when a vowel follows”); the seat is occupied “randomly,”
as “The fish swims in the water.”

(h) The “locative absolute”: the activity of one verbal form condi-
tioned on that of another, temporal conditioning also implied.

(i) The genitive (or “sixth case”)∗ is not a rection but expresses the
dependence or relation of one noun on or to another.

(5) The noun—senses expressed by the noun stem (prātipadika) without
reference to its inflections or to its referential meaning:
(a) Jāti or vyakti: the genus or the individual: “The cow cares for

its calf”; “The cow is venerated by Hindus.” Mīmāṃsakas adopt
the former view, explaining references to individual cows as
metonyms; Naiyāyikas the latter. The grammarians adopt a quali-
fied view that combines both, sense being determined by context.
The Mīmāṃsā view of metonymy refuted.

(b) Liṅga “gender”—not to be confused with natural “gender” or sex.
(c) Vacana “number”—must be attributed to noun stem as endings

have only suggestive, not referential meaning.
(d) Kāraka “rection/case”—ditto.

The prātipadika functions in the phrase as a qualification or deter-
mination (viśeṣaṇa) of the indefinite pronominal references implicit in
the “parts of speech.”

But sometimes, it functions as its own referential object: “Pro-
nounce ‘Viṣṇu.’ ” Theword “Viṣṇu” is here an imitation of the real word
that refers to the God. Both interpretations (“Word is an imitation”;
“Word is an original”) are found in Pāṇini.

(6) The noun-compound (samāsa)—which gives the author occasion to re-
view the significance and the meaning of the term vr̥tti “grammatical

∗. The genitive is the only case in which Gerow indicates the number of the vibhakti.



284 SUMMARY

function,” of which the samāsa is an example, perhaps the most salient
example. A grammatical procedure that imposes a new or changed
meaning on the base form to which it is attached is a vr̥tti: the ques-
tion becomes “How does compounding change an original meaning?”

jahatsvārtha vs. ajahatsvārtha. The rathantara “another chariot”(?)∗
is the name of a sacrificial chant; rājapuruṣa “king’sman” is a servant of
the King. The former “abandons” its primary meaning in becoming a
compound; the latter establishes only a relation between the man and
the King—but that of course is still a “change.”

vyapekṣā vs. ekārthībhāva. A coherent single meaning vs. a combi-
nation of several independent meanings. As a vr̥tti, it is a “coherent
single meaning” that emerges from compounding: examples are “as-
sociation,” dhavakhadira (a dvandva: “[the trees] dhava and khadira”; the
special sense due to composition is the association [of the two species]);
niṣkauśāmbi (an avyayībhāva: “beyond the town of K.,” which concerns
someone who has left [the town] of K.); “personification,” goratha (a tat-
puruṣa: a chariot harnessed to [cattle]); and so forth (see text).

Refutation of the Logicians’ view that such compounds can be un-
derstood with reference only to the meanings of their component
parts.

Examination of the anomalous compound prāptodako (grāmaḥ) “vil-
lage (whose) water was obtained…” which, according to the Logician,
requires one or several metaphors to be properly understood. If “wa-
ter has reached the village” is the original form, “water” is the original
agent and “village” the original direct object, but in compound “water”
agrees with “village” in gender and number, making it an attribute of
the original direct object—it is the “village” that has “reached” water.
The analysis reaches a topsy-turvy conclusion!

∗. On the enigma that is rathantara with a- brief, see Monier-Williams: “w. r. for rathī-
tara- or rathaṃ-tara-” and Vācaspatyam: rathena tara-, etc. See translation, n. 637, p. 239 and
n. 675, p. 250.



SUMMARY 285

Quadripartite division of the compound word: rūḍha, yogarūḍha,
yaugika, yaugikarūḍha—the word whose meaning is understood with-
out reference to its composition; the word whose component parts en-
hance its meaning; the word whose sense is derived from an analysis
of its elements; and the word the analysis of whose elements both con-
tributes to and enhances its meaning.

The grammarian concludes that no analysis, proceeding from dis-
crete parts, is sufficient to explain all possible vr̥ttis. We must take
refuge in Hari and proceed cautiously, taking the whole as given and
proceeding on a case-by-case basis to decompose its “parts,” as mere
qualifications, keeping in mind that it is the whole that is being ex-
plained.
The issues that Nāgeśa confronts in the course of composing his

“Baskets”—and especially the Paramalaghumañjūṣā—frequently arise from
other schools’ abuse of the method of prakriyā in pursuit of their own
agendas—which of course have little to do with grammar in the first place.
The refutation of their distortions serves not only to reinforce the author-
ity of prakriyā as a method of grammatical instruction, but also serves to
restore the authority of grammar itself as the śāstrāṇāṃ śiromaṇi, as the
“crown jewel” or archetype of sciences.

⁂
Nāgeśa comes as close as any other Indian grammarian to the ideal of

a Universal Grammar, but his task is made much easier by the central role
accorded to Sanskrit in his day and by the incomparable achievement of
Pāṇini in perfecting its presentation and in facilitating its transmission.





COMPTES RENDUS

Marc Ballanfat, Philosophie indienne. Illusion et réalité, ordre du monde
et libération. Textes réunis par M. Ballanfat, Paris : Vrin, 2024, 428 p.,
ISBN 978-2-7116-3136-0 — Sylvain Bocquet (UMR 7297).

Marc Ballanfat, qui possède une formation en philosophie (agrégation
et doctorat), discipline qu’il enseigne en classe préparatoire, et qui a été
Directeur de programme au Collège international de philosophie, s’est spé-
cialisé dans l’étude de la philosophie indienne. Il a publié plusieurs ou-
vrages, notamment des ouvrages pédagogiques (par exemple une Introduc-
tion aux philosophies de l’Inde, Paris : éditions Ellipses, 2002), des traductions
de grands textes philosophiques sanskrits (La Bhagavadgītā, Paris : Flam-
marion, 2007, rééditée par Diane de Selliers en 2016, avec des illustrations
choisies par Amina Okada ; Yogasūtra. Les aphorismes de l’école de Yoga. Suivi
de : Une lecture historique et philosophique des Yogasūtra, Paris : Albin Michel,
2023), ainsi que des synthèses (Les matérialistes dans l’Inde ancienne, Paris :
L’Harmattan, 2000). C’est à cette dernière catégorie qu’appartient le pré-
sent ouvrage, plus ambitieux en ce qu’il entend proposer une introduction
à la philosophie indienne dans son ensemble.

Ce livre très bien fait est composé de deux parties : une longue In-
troduction générale (p. 7-74), et une anthologie d’extraits significatifs de
quelques-uns des principaux traités ou commentaires philosophiques, re-
présentant les principaux courants de la pensée indienne, présentés et tra-
duits (p. 75-388). Des appendices complètent l’ensemble : une bibliographie
(p. 389-404), un glossaire (p. 405-413), un index des noms et des œuvres et
un autre des thèmes (p. 415-425).



288 COMPTES RENDUS

L’introduction propose une synthèse associant concision et clarté, qui
cherche à dégager les grandes spécificités de la philosophie de l’Inde an-
cienne, plutôt que de prétendre offrir un tableau exhaustif des différentes
doctrines, dont le nombre et la complexité auraient exigé un volume beau-
coup plus grand : le pari est fait, bien plutôt, d’amener le lecteur à décou-
vrir ces contenus doctrinaux dans l’anthologie qui suit, dans le texte par
conséquent, mais en disposant des outils historiques et conceptuels néces-
saires pour en appréhender la substance. Les quatre parties de cette in-
troduction dessinent ces lignes de force, ce faisceau de traits particuliers
que partagent les diverses doctrines et qui définissent par là ce qu’il est
alors permis d’appeler « philosophie indienne » : la première, « Qu’est-ce
que la philosophie indienne? », aborde la question sous l’angle de la trans-
mission, montrant que la pensée philosophique, d’abord énoncée dans des
textes— rituels, épiques, etc. — objets d’une transmission orale, n’a été sys-
tématisée qu’ultérieurement dans un vaste ensemble de traités et de com-
mentaires, et que c’est à partir de cemoment-là que se sont constituées des
« écoles » (darśana), dont un bref survol est proposé. L’auteur insiste à juste
titre sur le rôle central du sanskrit, langue de la philosophie, et sur celui de
la réflexion sur le langage — la grammaire, donc, au premier chef —, ma-
trice en Inde de toutes les formes de pensée rationnelle. Il insiste aussi sur
la forme des textes, qui va de la collection d’aphorismes versifiés (sūtra) fa-
vorisant la mémorisation à la glose étendue en prose. La deuxième partie,
« Les débats et les problèmes philosophiques », met en évidence la perma-
nence et la centralité du débat qui, bien plus qu’en Europe par exemple,
organise non seulement l’énoncé de la pensée philosophique, mais aussi
sa production. Il y est montré que débat et problèmes entretiennent en
quelque sorte une relation dialectique, les problèmes naissant du débat au-
tant qu’il les suscite. L’auteur souligne l’importance de l’inférence (associer
un prédicat à un sujet en vertu d’une raison qui devient elle-même objet
éristique), forme par excellence de l’affirmation versée au débat. Il insiste
également, à juste titre, sur le besoin constant de rationalité logique qui do-



COMPTES RENDUS 289

mine l’ensemble de la littérature. La troisième partie, « Les concepts et la
logique»,montre que la logique peu àpeuprend le pas au sein dudébat phi-
losophique et se trouve organiquement liée à la production conceptuelle.
Mais lorsque la seule logique se révèle impuissante, c’est-à-dire quand il
n’existe pas de lien logique susceptible de fonder un concept, l’hermé-
neutique apparaît comme le recours, en particulier dans le contexte de
la Mīmāṃsā, « exégèse [du Veda] », ainsi que de la grammaire, corpus de
règles conçu dans une perspective à la fois descriptive, prescriptive et gé-
nérative. La dernière partie de l’introduction « Philosophie et religion en
Inde », revient sur cette problématique bien connue, en partant d’une dé-
finition et en rappelant trois faits significatifs : étant admis que le concept
de dharma, l’ordre socio-cosmique et ses implications terrestres en termes
d’obligations rituelles, morales et sociales, est ce qui correspond le mieux
à celui de religio, l’auteur souligne qu’en Inde, la religion peut se concevoir
sans la croyance en un Être suprême (ce qui autorise l’athéisme), que le
philosophe doit concilier le respect de l’ordre dans sa vie sociale et sa re-
cherche d’une libération qui l’en affranchisse, enfin que mysticisme et ra-
tionalité rigoureuse ne sont pas incompatibles.

L’anthologie rassemble neuf extraits, trois pour chacundes trois grands
courants historiques que sont le brahmanisme — tel qu’il hérite du Veda
et tel qu’il évolue dans son effort constant pour réfuter les objections des
deux autres courants —, le bouddhisme et le jainisme. Sont ainsi convo-
qués successivement Jayanta Bhaṭṭa, Śaṅkara, Rāmānuja, Īśvarakr̥ṣṇa,
Nāgārjuna, Prabhācandra, Kumārila Bhaṭṭa, Śrīdhara et Atiśa. Chaque
extrait est précédé d’une présentation qui, occupant plusieurs, pages,
fournit les clés nécessaires à sa compréhension. Si les cinq premiers de ces
textes sont traduits et présentés par Marc Ballanfat lui-même, celui-ci a
fait appel, pour les quatre autres, à des traducteurs plus particulièrement
spécialistes de leurs auteurs : respectivement Marie-Hélène Gorisse, Hugo
David, Victoria Lyssenko et Stéphane Arguillère.

Cet ouvrage d’une grande qualité, par sa conception qui associe une



290 COMPTES RENDUS

synthèse très générale et une anthologie bien constituée, se révèle un ex-
cellent manuel de philosophie indienne, à l’usage des étudiants de philo-
sophie ou d’études indiennes. Il permet en effet, en quelque 400 pages,
d’avoir un aperçu exact de ce qu’est la pensée philosophique de l’Inde an-
cienne, en appréhendant sa spécificité et en acquérant une première expé-
rience de ses grands textes — ce qui est un incontestable avantage. En cela,
le livre de Marc Ballanfat est complémentaire de celui d’Isabelle Ratié et
Vincent Eltschinger, Qu’est-ce que la philosophie indienne? (Paris : Gallimard,
2023, prix Émile Sénart), qui propose, à partir d’une approche thématique
très pertinente, un panorama beaucoup plus complet des contenus des
principales doctrines—mais sans l’illustration et le support des textes, qui
occupent ici la plus grande place. Ensemble, ces deux ouvrages viennent
opportunément contredire le constat établi, peut-être de manière exces-
sivement alarmante, par Roger-Pol Droit dans L’Oubli de l’Inde. Une amnésie
philosophique (Paris : Seuil, 2004) — à moins qu’ils aient été conçus, juste-
ment, dans le but de répondre à l’appel implicite que contient ce titre.

⁂
Giuliano Boccali,Unmondo diverso per davvero. La letteratura classica in-
diana, Milan : Unicopli, 2025, 368 p., ISBN 978-8840023007 — Sylvain
Bocquet (UMR 7297).

Ce volume de 368 pages, dans lequel Cinzia Pieruccini (Università degli
studi diMilano) etMario Franceschini (Università di Bologna) rassemblent
vingt-et-un des articles et des textes de conférence les plus importants que
GiulianoBoccali a écrits au cours d’unepériodede sa carrière qui s’étendde
1991 à 2024, est conçu comme un hommage à l’œuvre de ce savant, figure
de l’indianisme italien. Né en 1946, Giuliano Boccali a enseigné la philolo-
gie de 1973 à 1987, d’abord à l’Université Ca’ Foscari à Venise, puis à l’Uni-
versità degli studi à Milan ; il a ensuite exercé comme professeur d’études
indiennes, de nouveau à la Ca’ Foscari de 1987 à 1997, puis à Milan, de 1997
à 2014, année où il a pris sa retraite.



COMPTES RENDUS 291

L’essentiel de sonœuvre, considérable, porte sur la littérature de l’Inde
classique, principalement en sanskrit, mais aussi en prakrit — or qui dit
« littérature », dans le contexte indien, désigne aussi bien la théorie litté-
raire que les œuvres elles-mêmes, qui lui sont organiquement et indisso-
lublement liées. Giuliano Boccali s’intéresse en effet à ces deux aspects du
fait littéraire indien, ce qui l’a amené, tout au long de sa carrière, à étudier
des œuvres particulières, des thèmes (mythes, personnages, éléments du
paysage, etc.), des genres, des structures (figures de style, etc.), avec une
insistance toute particulière sur la nature et la manière dont sa présence
anime la poésie et contribue à l’émotion ; car l’émotion, très précisément
l’émotion esthétique fondée sur la représentation de tel ou tel sentiment,
que l’Inde met au cœur de sa pensée esthétique sous le nom de rasa, « sa-
veur », est aussi le fil conducteur de la réflexion de Giuliano Boccali sur la
littérature indienne.

Le présent volume reflète à la fois cette variété et cette unité : si la
plupart des textes qui y figurent traitent de thèmes étudiés dans le cadre
de l’analyse approfondie d’une œuvre précise (par exemple son article le
plus récent, « L’immagine delle montagne nella poesia di Kālidāsa », p. 69-
92, ou encore ce texte de 1997, « Le immagini del monsone in Aśvaghoṣa »,
p .189-204), d’autres s’attachent à un thème spécifique dans l’ensemble de
la littérature (« La natura nella poesia indiana classica », 2016, p. 23-39),
ou bien portent sur des questions de genre littéraire (« Epica indiana fra
Mahābhārata e poemi d’arte », 2011, p. 221-241), sur des œuvres particu-
lières (« La Sattasaī di Hāla. Per una revisione della letteratura critica »,
seul texte représentant le prakrit, en l’occurrence la Mahārāṣṭrī, datant
de 1991, p. 205-220), sur des structures (« Le metafore complesse nei più
antichi testi indiani classici », 2010, p. 326-336).

Une dimension des travaux de Giuliano Boccali est absente de ce re-
cueil, tout en y étant inscrite en filigrane : son œuvre de traducteur, qui
transparaît dans l’élégance lumineuse des nombreux exemples traduits qui
y figurent. Il a en effet publié plusieurs traductions italiennes de grandes



292 COMPTES RENDUS

œuvres littéraires de l’Inde classique, comme le Meghadūta et le Kumāra-
sambhavadeKālidāsa, leGītagovindade Jayadeva, la Sattasaī deHāla, la Caurī-
suratapañcāśikā de Bilhaṇa ; il a également réuni des traductions de poèmes
ou d’extraits de poèmes dans des anthologies, comme Poesia d’amore indiana.
Ses traductions, qui ont largement contribué à la connaissance de cette lit-
térature en Italie, sont écrites dans une langue élégante et raffinée, tout en
demeurant d’une grande exactitude philologique : en cela, Giuliano Boccali
montre une voie que les indianistes se doivent de suivre, puisque l’étude
d’une civilisation ne saurait aller sans l’effort de la faire connaître. Ainsi
que le remarque Cinzia Pieruccini dans une courte préface intitulée fort
à propos « Il fiore e la magia » — titre emprunté au philosophe Abhinava-
gupta, qui en glorifiant la déesse de la parole définit par ces mots la poé-
sie—, GiulianoBoccali est en somme l’équivalent italien du sahr̥daya indien,
l’homme de goût, l’amateur éclairé doué d’une exquise sensibilité, qui com-
prend la poésie et sait au besoin en composer. Car, ajoute-t-elle, pour faire
goûter à des lecteurs occidentaux non sanskritistes les beautés de la poésie
indienne, il faut être à la fois philologue et poète.

Ce recueil d’articles est un bel hommage à un grand indianiste et à un
lettré, et ne peut que contribuer à faire connaître son œuvre non seule-
ment au public des indianistes, mais aussi au public cultivé des amateurs
de poésie.

⁂
Daniele Cuneo e Elisa Ganser, Pensare l’Attore. Le fonte sanscrite, pré-
face de Raffaele Torella, Milan : Unicopli, 2024, 228 p., ISBN 978-
8840022734. Prix Colette Caillat, 2025 — Sylvain Brocquet (UMR
7297).

Daniele Cuneo (Université de Paris III — actuellement Université d’Aus-
tin, Texas) et Elisa Ganser (Université deMunich) sont deux spécialistes re-
connus de la pensée esthétique indienne, des traités et des commentaires
qui l’exposent, ainsi que de ses importantes implications philosophiques.



COMPTES RENDUS 293

Tous deux formés en grande partie à l’Université de La Sapienza de Rome
— Elisa Ganser a, de plus, bénéficié à l’EPHE, Ve section, de l’enseignement
de Lyne Bansat-Boudon, dont les travaux font autorité dans le domaine
abordé ici —, ils ont déjà eu l’occasion de collaborer et ils ont récemment
écrit conjointement deux articles portant sur l’acteur, parus en 2022.

Le présent ouvrage, Pensare l’attore, est une remarquable synthèse de
leur réflexion sur la question de l’esthétique théâtrale, centrée sur celui
qui, le soulignent-ils d’emblée dans l’introduction, en constitue la « clef de
voûte », à savoir l’acteur. Les quatre chapitres de l’ouvrage examinent l’ac-
teur sous tous ses aspects, depuis l’extérieur, pourrait-on dire (chapitre 1 :
« Lo status sociale dell’attore : lode o infamia? »), jusqu’à sa dimension la
plus intime (chapitre 3 : « La mente dell’attore : il concetto di sattva »), en
passant par la relation particulière qu’il entretient avec les personnages
qu’il incarne (chapitre 2 : « L’esperienza estetica dell’attore : un paradoxe
sur le comédien sudasiatico »). Cette démarche en quelque sorte holistique
conduit les auteurs à mettre en valeur le concept clé de sattva, litt. « être »
(c’est un abstrait dérivé du participe présent du verbe « être »), qui ne peut
trouver dans aucune langue de traduction adéquate, et dont le dernier cha-
pitre dévoile toute la richesse, entre théorie théâtrale, pensée esthétique,
philosophie et sotériologie (« La cinetica del sattva : riflessioni a ritroso »).
La conclusion, ou plutôt « les conclusions » du livre, « L’attore supremo »,
mettent en évidence demanièremagistrale les profondes implications phi-
losophiques de ce concept et démontrent, en une péroraison très convain-
cante, que l’acteur, à la fois miroir du spectateur, donc de toute âme hu-
maine, et double scénique de Śiva sur le « théâtre du monde » (jagannāṭya),
est au centre d’un ensemble de processus concentriques qui englobe le plai-
sir esthétique et la quête de la Délivrance par la destruction de l’illusion de
la dualité : «La liberté et la capacité quepossède l’acteur de revêtir des rôles
divers, en associant détachement et implication, deviennent l’imago para-
digmatique de l’activité non-duelle du Soi suprême, Śiva, et de son pouvoir



294 COMPTES RENDUS

à la fois de manifester et de transcender le monde », écrivent-ils presque à
la fin de ces conclusions (p. 204).

L’ouvrage de Daniele Cuneo et d’Elisa Ganser s’inscrit dans une série de
travaux qui, depuis quelques années, principalement en Italie, en France
et aux États-Unis, analysent en profondeur l’esthétique indienne, qu’elle
soit théâtrale, poétique ou à prendre dans son sens le plus large, dans
ses relations intimes avec la pensée philosophique, en particulier la pen-
sée non dualiste du śivaïsme cachemirien. De nombreux passages d’ou-
vrages produits dans cet environnement intellectuel, au premier chef ceux
d’Abhinavagupta (fin Xe-début XIe siècles de n. è.), sont cités, traduits en
italien — parfois à partir d’autres ouvrages de la littérature secondaire —
et commentés de manière très pertinente. Il convient de noter que la syn-
thèse proposée ici s’appuie assez largement sur les nombreux travaux de
Lyne Bansat-Boudon, non seulement sa Poétique du théâtre indien (Paris,
1992), ouvrage fondateur pour l’étude de la science indienne du théâtre,
mais aussi ses recherches ultérieures, en particulier celles qui portent sur
les liens entre esthétique et philosophie : cette dette, quoique reconnue,
aurait parfois pu être soulignée de manière plus précise — par exemple en
ce qui concerne la centralité du concept de sattva, ou encore la modalité
indienne du paradoxe sur le comédien.

Il reste que ce petit livre présente toutes les caractéristiques d’un ou-
vrage de référence, pouvant servir de manuel à tout chercheur qui s’inté-
resse au théâtre, à l’esthétique ou à ce courant essentiel de la philosophie
indienne qu’est le non-dualisme. Il constitue, en somme, le pendant italien
d’un ouvrage en français qui l’a précédé d’une vingtaine d’années et dont
il partage l’ambition de proposer une synthèse didactique, celui de Lyne
Bansat-Boudon, Pourquoi le théâtre? La réponse indienne (Paris, 2004).

⁂
Dictionnaire encyclopédique des littératures de l’Inde et de l’Asie du Sud,
sous la direction d’Anne Castaing, Nicolas Dejenne et Claudine Le
Blanc, Paris : Garnier, collection « Classiques », 2025, 1018 p., ISBN



COMPTES RENDUS 295

978-2-406-17161-4 (broché), 978-2-406-17162-1 (relié). Prix Émile Sé-
nart (Académie des Inscriptions et Belles-Lettres) 2025 — Sylvain
Brocquet (UMR 7297).

Cet ouvrage de 1018 pages, publié simultanément sous la forme d’un
volume broché et d’un volume relié, est le fruit d’une ambitieuse entre-
prise collective commencée en juin 2015. Cette quasi-décennie de travail
est amplement justifiée, au regard du résultat obtenu. Ce Dictionnaire ras-
semble en effet 700 notices, rédigées par 117 collaborateurs, français ou
étrangers (les notices fournies dans des langues autres que le français ont
été traduites par les éditeurs), choisis parmi les spécialistes reconnus des
différents domaines abordés, que ce soit en termes de langues, d’espaces
géographiques ou culturels, de genres ou demouvements littéraires. Outre
ces notices, qui occupent le plus gros du volume (p. 39-992), plusieurs com-
pléments enrichissent leDictionnaire : une introduction qui précise les prin-
cipes méthodologiques ayant présidé au choix des entrées (p. 7-25), assor-
tie de trois cartes fort utiles, dont la première montre la répartition des
langues principales de l’Asie du Sud contemporaine, la seconde celle de
l’Inde au début du XVIIe siècle, la troisième un panorama de la diaspora in-
dienne en 2015 (p. 26-28) — ainsi que d’une bibliographie spécifique (p. 39-
30) ; un exposé des conventions orthographiques (p. 31) et une liste des
langues nommées dans les notices (p.33), ainsi qu’une liste des 117 contri-
buteurs (p. 35-38) ; à la fin du volume, un glossaire (p. 993-997), une biblio-
graphie générale (p. 999-1004) et un index des notices (p. 1007-1015).

Il faut lire en détail l’excellente introduction pour appréhender la na-
ture exacte du projet qui a animé, pendant dix ans, les trois éditeurs scien-
tifiques de cette somme. En sept chapitres succincts, ils y présentent de
manière synthétique les problématiques auxquelles les a confrontés l’en-
treprise et lamanière dont ils ont tenté de les dépasser, afin de produire un
ouvrage qui réponde aux attentes d’un lectorat à la fois indianiste et non-
indianiste, mais parfaitement au fait des avancées théoriques les plus ré-
centes enmatière de définition du fait littéraire, ou, pour employer un néo-



296 COMPTES RENDUS

logisme auquel ils recourent eux-mêmes, de la « littérarité ». Le premier de
ces chapitres, « Unité et diversité des littératures d’Asie du Sud : délimita-
tions, circulations, périodisation » relève la singularité et la spécificité de
l’objet ainsi nommé, et souligne à juste titre l’absence d’ouvrages récents
qui soient de nature encyclopédique tout en étant fondés sur des prin-
cipes théorique clairs — notamment en langue française : si l’on excepte
l’Encyclopaedia of Indian Literature (au singulier), en six volumes, publiée à
New Delhi entre 1978 et 1993 par la Sahitya Akademi, on ne trouve en effet
que des monographies centrées sur une langue, un genre ou une époque
(telle la série A History of Indian Literature éditée par Jan Gonda entre 1973
et 1987, qui occupe trente volumes), ou des ouvrages excessivement suc-
cincts (comme le Dictionnaire des littératures de l’Inde, édité par P.-S. Filliozat
au PUF en 1994).

Les cinq chapitres suivants posent avec acuité les problèmes que sou-
lève toute entreprise de catégorisation, les délimitations se révélant tou-
jours relatives et fluctuantes, qu’elles soient géographiques (le 2e cha-
pitre interroge le concept d’« Asie du Sud »), linguistiques (le 4e chapitre,
« Langues indiennes et langues des littératures de l’Inde », questionne la
notion d’« aire linguistique indienne »), ou chronologiques (le 6e chapitre
problématise la «périodisation» usuellement utilisée pour écrire l’histoire
littéraire de l’Inde).Mais la difficulté s’étend à la définitionmêmede la « lit-
térarité ». Si le 3e chapitre, «Unité et diversité : les présupposés », dénonce
les a priori essentialistes qui ont donné naissance au mythe d’une « littéra-
ture indienne » — en particulier celui, hérité de l’histoire de l’indianisme
européen, qui attribue au sanskrit un rôle à la fois fondateur et unifica-
teur—, le 5e, quant à lui, précise que le Dictionnaire s’est efforcé de «déjouer
les pièges des définitions assurées et du récit unificateur », en proposant
au contraire un « panorama polyphonique », à travers la contribution de
diverses disciplines. Suivant quelques-uns de leurs prédécesseurs, les édi-
teurs choisissent de laisser de côté l’immense littérature didactique, mais



COMPTES RENDUS 297

en signalant les genres qu’elle emprunte et en soulignant l’exceptionnelle
théorisation littéraire qui très tôt accompagne les œuvres.

Dans le dernier chapitre, « Circulation et encyclopédie », qui souligne
la pertinence de ce concept de circulation pour appréhender la littérarité
en Asie du Sud, les éditeurs, s’appuyant sur l’ensemble des constats effec-
tués dans les chapitres précédents, dressent la liste des huit catégories
entre lesquelles se répartissent les notices rassemblées dans leDictionnaire :
elles traitent en effet soit d’une œuvre (par exemple, la Bhagavadgītā), soit
d’un auteur (Kabir), soit d’une langue et de la littérature produite dans
cette langue (le tamoul et la littérature tamoule), soit d’une notion ou d’un
concept descriptif (l’abhinaya, « jeu de l’acteur »), soit d’une figure (Sītā),
soit d’une institution (Serambore Mission Press), soit d’un genre (l’Āraṇya-
ka, le roman), soit d’un mouvement (les « études post-coloniales »). Ils
ajoutent cependant que s’ils ont fait de cette nomenclature la charpente
de leur ouvrage, ils n’en ont pas moins constamment cherché à valoriser
les marges.

Pour conclure, il faut préciser deux choses. D’une part, que les maîtres
d’œuvre de l’ouvrage, par leurs domaines d’expertise respectifs, ont consti-
tué une sorte de « triarchie » particulièrement adaptée à la nature de leur
projet : Nicolas Dejenne (Paris III, GREI) est sanskritiste, Anne Castaing
(CNRS/EHESS, CESAH), spécialiste des langues et littératures en hindi et
en ourdou, et Claudine Le Blanc (Paris III), professeure de littérature com-
parée, spécialisée en littérature indienne. D’autre part, la gestation du Dic-
tionnaire a été accompagnée par un séminaire régulier, animé par ses trois
éditeurs et destiné à discuter les problèmes soulevés par l’entreprise, sémi-
naire dans le cadre duquel de nombreux chercheurs sont venus partager
leur expertise et leurs interrogations.

Ce Dictionnaire encyclopédique des littératures de l’Inde et de l’Asie du Sud
est en tous points un ouvrage remarquable. Tout d’abord, par la somme de
travail qu’il représente, dont le mérite revient à ses trois éditeurs, qui pen-
dant de si longues années ont su conduire ce projet, solliciter les collabo-



298 COMPTES RENDUS

rateurs les plus divers, suivre et harmoniser leur rédaction, assurer l’unité
éditoriale et scientifique de l’ensemble. Ensuite, parce qu’il ne s’agit pas
seulement d’une compilation, si savante soit-elle, mais d’une recherche au
sens plein du terme, sans cesse interrogeant ses présupposés et sans cesse
élaborant sa méthodologie, de manière à produire un ouvrage qui fasse
ressortir la spécificité de son objet. L’introduction peut à ce titre faire of-
fice de modèle, qui en moins d’une vingtaine de page offre une synthèse
extrêmement nuancée des problèmes que pose la notion même de littéra-
ture indienne ou sud-asiatique, dans une perspective à la fois comparatiste
et historique. Il faut enfin souligner, et louer, l’incontestable utilité de ce
livre, appelé à devenir très vite un ouvrage de référence pour tous les in-
dianistes, quelle que soit leur spécialité linguistique, historique ou disci-
plinaire, ainsi qu’une mine d’informations pour quiconque s’intéresse au
fait littéraire en général et s’engage dans une réflexion comparative. On ne
peut que se féliciter, par ailleurs, que cet excellent Dictionnaire, qui vient
combler un manque patent, soit rédigé en français.

⁂
Patrick Olivelle, Ashoka. Roi philosophe, Paris : Les Belles Lettres,
2025, Paris, 391 p., ISBN 978-2-251-45703-1 — Osmund Bopearachchi
(CNRS-ENS)

Il s’agit là de la traduction du livre écrit en anglais par Patrick Olivelle,
Ashoka. Portrait of a Philosopher King, publié en 2023. La traduction française
est d’Éric Auzoux. La version française s’ouvre sur une préface signé de
Vincent Eltschinger qui décrit, à juste titre, Patrick Olivelle comme l’un
des indianistes les plus brillants et les plus prolifiques des trente dernières
années. En résumé, l’œuvre remarquable d’Olivelle est une analyse scien-
tifique fondée sur des édits qui restent actuellement les témoignages les
plus fiables à notre disposition, concernant ce roi qui a laissé une em-
preinte indélébile dans l’histoire de l’Inde ancienne. Hormis le prologue,
les chapitres de cet ouvrage sont organisés en quatre parties, suivies d’un



COMPTES RENDUS 299

épilogue, d’un appendice, d’un glossaire, d’une bibliographie et d’un in-
dex. Dans le prologue, après avoir analysé les ressources anciennes et les
sources contemporaines relatives au souverain qui a bâti un royaume dont
l’importancen’a été surpassée quepar l’Inde britannique, l’auteur explique
comment Ashoka 699, le nom du roi que nous connaissons tous, a supplanté
celui de Piyadasi attesté avec son statut de prince.

Dans la première partie, intitulée « Rājā. Ashoka le roi », est abordée
l’histoire de la dynastieMaurya depuis Chandragupta, son grand-père. Une
vingtaine d’années après la mort d’Alexandre le Grand en juin 323 av. J.-C.,
les anciens territoires achéménides de la vallée de l’Indus passèrent sous
le contrôle de Séleucos I, tandis que les territoires au sud de l’Hindu-Kush
étaient conquis très vite par Chandragupta, le fondateur de l’Empire indien
maurya. Dans sa reconquête des territoires indiens, Séleucos I traversa
l’Indus pour livrer combat à Chandragupta Maurya, mais la campagne fut
un échec, sans que l’on en connaisse les circonstances. En 303, les deux sou-
verains scellèrent finalement un traité. Séleucos dut abandonner les satra-
pies indiennes de l’empire, dont le Gandhāra et les Paropamisades, ainsi
que les parties orientales de l’Arachosie et de la Gédrosie. Il est quelque
peu surprenant qu’Olivelle ne cite aucun historien français, comme Pierre
Briant, Édouard Will, Paul Bernard et bien d’autres qui font autorité sur
cette période, et lorsqu’il évoque les conquêtes d’Alexandre, il se contente
de citer Robin Lane Fox, sans faire référence à des auteurs tels que Peter
Green et Frank Holt. Mise à part cette lacune, évidente dans les travaux de
nombreux historiens anglophones contemporains écrivant sur l’histoire
de l’Inde ancienne, l’ouvrage d’Olivelle est un « beau livre », comme le qua-
lifie Vincent Eltschinger dans sa préface.

Tout au long de l’ouvrage, Olivelle pose une série de questions impor-
tantes qui mettent en évidence sa méthodologie. Une première question
suscite la réflexion : pourquoi Ashoka ne mentionne-t-il pas le nom de son
699. Telle est l’orthographe utilisée par Patrick Olivelle. La translittération usuelle est

Aśoka (NdÉ).



300 COMPTES RENDUS

père ou de son grand-père dans ses inscriptions? Ashoka était un person-
nage complexe, bien plus complexe que le portrait monochrome et unidi-
mensionnel présenté par les hagiographes bouddhistes et même certains
érudits modernes, affirme l’auteur ; et il ajoute que c’est peut-être cette
complexité qui fait de lui un personnage si fascinant dans les annales de
l’histoire ancienne. Ayant dit cela, il passe au deuxième chapitre consacré
au souverain lui-même. Il aborde plusieurs questions qui peuvent conduire
à une mauvaise compréhension de ce que nous entendons par « Inde », de
ses territoires géographiques et de la manière de définir le terme «popula-
tions » dans cet empire immense. Vient ensuite la grande question : com-
ment Ashoka a-t-il gouverné un si vaste pays aux identités multiethniques
etmultilingues? Quels types de relations Ashoka a-t-il entretenues avec les
pays qualifiés d’avijita, c’est-à-dire les terres non conquises, limitrophes
de son empire? Il est intéressant de noter qu’Ashoka, dans ses inscrip-
tions, mentionne les royaumes hellénistiques de l’ouest, mais pas ceux de
Bactriane et de Sogdiane qui étaient les régions les plus proches au nord-
ouest de la chaîne demontagnes de l’Hindu Kush, frontière occidentale des
territoires d’Ashoka. Il est vrai qu’à l’arrivée au pouvoir d’Ashoka vers 268,
la Bactriane faisait partie de l’Empire séleucide et Antiochos I en était le
souverain. Ashoka avait certainement entendu parler d’Antiochos II, petit-
fils de Séleucos I, qui était également son contemporain. Ni Ashoka ni
Olivelle ne mentionnent le royaume gréco-bactrien fondé vers 250 avant
J.-C. par Diodote I (c. 250-230), le satrape rebelle dans les territoires au nord
de l’Hindu-Kush. Son nom ou celui de ses successeurs n’apparaissent dans
aucune de ses inscriptions. Cela signifie-t-il que tous ces édits ont été éri-
gés au début du règne du souverain indien? Cette question mérite d’être
examinée car on sait que profitant du déclin de l’Empire maurya, le roi
grec Démétrios Ier (c. 190-180) du royaume gréco-bactrien étendit ses pos-
sessions au-delà de l’Hindu-Kush.

Olivelle soulève un point intéressant lorsqu’il aborde la structure so-
ciale de la société sous le règne d’Ashoka, dont les édits ne font aucunemen-



COMPTES RENDUS 301

tion des divisions sociales. Cependant, il pose judicieusement une question
concernant la relation entre époux, car Ashoka ne la définit pas dans ses
édits et ne fait aucune mention des « femmes ». Au chapitre III, Olivelle
parle d’Ashoka en tant qu’« écrivain » et soulève une question importante.
Comme nous le savons, les édits d’Ashoka sont principalement écrits en
brāhmī, bien que certains aient été rédigés en kharoṣṭī dans le nord-ouest
de l’Inde. Il s’agit donc de savoir si cette écriture existait avant Ashoka ou
non. Bien qu’Olivelle n’aborde pas ce problème en détail, il convient de dire
quelquesmots sur cette controverse. L’hypothèse pré-ashokienne a été lan-
cée par un archéologue sri-lankais, Siran Deraniyagala, qui a trouvé des
graffitis en brāhmī sur des tessons de poterie lors de ses fouilles dans la ci-
tadelle d’Anuradhapura. À l’instar de Deraniyagala, Robin Connigham, qui
a fouillé ce même site, a daté les tessons au carbone 14 et proposé une date
encore plus ancienne que celle avancée par son prédécesseur. K. Rajan et
d’autres archéologues du sud de l’Inde ont également émis des hypothèses
similaires. Si l’écriture brāhmī était utilisée dans le sud de l’Inde et au Sri
Lanka, cela remettrait sérieusement en question l’hypothèse selon laquelle
cette écriture aurait été inventée par Ashoka. Même si ce débat ne devrait
pas poser de problème pour discuter du rôle d’Ashoka en tant qu’« écri-
vain », il vaut la peine d’examiner en profondeur les deux hypothèses. Il
est important de garder à l’esprit que le but premier de ses édits est de
propager le dharma. Le quatrième chapitre traite d’Ashoka en tant que bâ-
tisseur. Lorsqu’il aborde la nature des piliers d’Ashoka, notre auteur ne fait
pas référence à l’ouvrage remarquable de S. P. Gupta (The Roots of Indian Art,
1980), qui proposait une analyse critique de la théorie selon laquelle des
maîtres artisans persans seraient venus en Inde pour former les premiers
sculpteurs et bâtisseurs indiens, et de la théorie opposée selon laquelle
les premières sculptures sur pierre auraient été conçues par des Indiens
sans influence extérieure. Toutes fois, bien qu’inspirés de l’art persan, les
colonnes surmontées des chapiteaux en forme de cloche inspirés des pro-
totypes perses ne font pas partie de la structure architecturale, contrai-



302 COMPTES RENDUS

rement à ceux de Persépolis ou de Pasargades. Contrairement à l’opinion
de certains historiens de l’art, le modèle général de l’art monumental en
pierre pendant la périodeMaurya était religieux plutôt que séculier. À l’ex-
ception des piliers découverts lors des fouilles à Pāṭaliputra (Patna), tous
les éléments architecturaux indiquant une influence ouest-asiatique ont
été trouvés dans un contexte religieux.

La deuxième partie du livre est particulièrement intéressante, car
elle traite d’Ashoka le bouddhiste. Que signifie réellement la conversion
d’Ashoka au bouddhisme? Nous oublions souvent qu’il n’y a pas de conver-
sion dans le bouddhisme, mais que l’on devient simplement une personne
qui pratique les préceptes bouddhiques. En ce sens, dans ses édits mineurs,
Ashoka dit qu’il était un upāsaka zélé dans la pratique de sa foi bouddhique.
Des questions légitimes se posent au sujet des voyages d’Ashoka : quel était
leur but? Quels lieux et quelles personnes a-t-il visités? L’auteur répond à
ces questions en se fondant sur les informations fournies par les inscrip-
tions sur pierre. Dans le chapitre VI, « Exhorter le Sangha », Olivelle exa-
mine comment Ashoka a traité le Saṅgha (communauté de moines) après
être devenu un bouddhiste mûr et confiant, et comment il s’est intéressé
à l’organisation du bouddhisme en général et au bon fonctionnement du
Sangha en particulier. Comme l’auteur le définit clairement, nous com-
prenons pourquoi Ashoka s’est concentré sur les dissensions relatives à la
discipline interne du Sangha. Dans le chapitre suivant, l’auteur aborde le
thème «Répandre la foi ». La question soulevée, à cet égard, consiste à défi-
nir la force de la foi bouddhiste en Inde lorsqu’il est arrivé au pouvoir. Pour
certains historiens, le bouddhisme était pratiquement inexistant. L’ambi-
tion d’Ashoka, comme le soutient Olivelle, était de propager le nouveau
dharma en rendant les éléments doctrinaux et moraux facilement com-
préhensibles et acceptables par tous les groupes si divers de son empire.

Dans la troisième partie de son ouvrage, l’auteur présente et développe
sa nouvelle théorie qui consiste à considérer Ashoka commeunphilosophe
moral. Il est assez surprenant de considérer Ashoka comme un philosophe.



COMPTES RENDUS 303

Examinons brièvement les raisons qui ont poussé Olivelle à tirer cette
conclusion. Dans les trois chapitres suivants (VIII à X), l’auteur maintient
qu’Ashoka, en tant que souverain d’un vaste empire, avait pour projet de
formuler une philosophie morale à laquelle tous les peuples pourraient
adhérer, indépendamment de leur statut social ou économique, de leurs af-
filiations religieuses, culturelles ou éthiques, de la langue qu’ils parlaient
ou de la communauté politique à laquelle ils appartenaient. Dans le cha-
pitre IX, Olivelle développe cette idée d’un philosophe moral. Comparé au
brahmanisme dans la société de lamême époque, Ashoka rend son dharma
universel, dépourvu de toute discrimination sociale. Olivelle énumère une
à une les définitions du dharma énoncées par Ashoka : obéissance aux
aînés ; abstention du meurtre d’êtres vivants ; respect envers les domes-
tiques ; compassion, gentillesse, etc. À la fin de la troisième partie, notre
auteur conclut que la vie exemplaire d’Ashoka était ancrée dans le prin-
cipe de générosité, comme le proclame l’édit sur rocher XI : « il n’y a pas
de don comparable au don de dharma ».

La quatrième et dernière partie est consacrée à Ashoka l’œcuméniste
(Pāṣaṇda). Comme à son habitude, Olivelle pose une autre question cru-
ciale : comment Ashoka a-t-il géré la diversité religieuse de son vaste em-
pire? Afin de mettre en évidence les mesures prises par lui en faveur de
l’œcuménisme, le chapitre XI traite de l’éducation de masse dispensée au
peuple par l’empereur, fondée sur le dharma et visant à créer l’harmonie
sociale. Le chapitre suivant (XII) traite des efforts déployés par Ashoka
pour encourager la concorde, l’harmonie, le respect mutuel et la coopéra-
tion au sein de la communauté brahmane, qui avait une influence beau-
coup plus large à travers l’Inde. L’auteur reconnaît que, bien que nous
disposions de peu d’informations sur la manière dont les initiatives œcu-
méniques d’Ashoka ont été accueillies par la communauté brahmane elle-
même, le roi considérait ses initiatives comme faisant partie de son pro-
jet de dharma. Cela conduit à une autre question importante soulevée
par Olivelle dans son dernier chapitre, qui concerne l’éducation religieuse



304 COMPTES RENDUS

d’Ashoka dans son enfance, sachant que son père et son grand-père étaient
des adeptes, ou du moins influencés par les traditions pāṣaṇda des jaïns et
des ājīvikas. Inspiré par les pratiques religieuses ascétiques, le roi boud-
dhiste upāsaka resta dans l’orbite des religions organisées de son époque.
Dans ce contexte, Ashoka a trouvé un nouveau type de religion univer-
saliste fondée sur une compréhension spécifique du concept central du
dharma. C’est précisément la raisonpour laquelle l’auteur a qualifiéAshoka
de « roi philosophe ». Enfin, Olivelle propose un épilogue qui nous donne
matière à réflexion. L’annexe est un corpus d’inscriptions d’Ashoka qui re-
visite les lectures précédentes.

Je ne peux que féliciter Patrick Olivelle pour avoir rédigé cette analyse
stimulante, facile à lire pour ceux qui s’intéressent à Ashoka et très utile
pour les étudiants en histoire ancienne de l’Inde qui souhaitent se familia-
riser avec le genre de l’écriture scientifique. La traduction française précise
d’Auzoux est un ajout très appréciable.

⁂
Carmen Sylvia Spiers. Charmes Védiques. Édition, traduction et commen-
taire du livre 3 de la Paippalādasaṃhitā de l’Atharvaveda, avec un essai
critique sur la «magie » dans l’Atharvaveda et l’usage rituel de ces hymnes.
Paris-Pondicherry, École Française d’Extrême Orient/Institut fran-
çais de Pondicherry (Collection Indologie, 165), 2025. 621 pages.
ISBN (IFP) 978-81-8470-258-3, (EFEO) 978-2-85539-299-8 — Georges-
Jean Pinault, EPHE, PSL

Le présent livre est issu du remaniement de la thèse de doctorat de Car-
men Sylvia Spiers (ci-après C. S.), soutenue à l’École pratique des hautes
études le 14 décembre 2020 devant un jury international composé de sans-
kritistes et de védisants, et préparée sous la direction de Nalini Balbir
(Université Sorbonne Nouvelle et EPHE, PSL) et Arlo Griffiths (EFEO). Il
n’est pas nécessaire de revenir sur le parcours et les études de C. S., qui
sont disponibles sur le site du Groupe de recherches en études indiennes



COMPTES RENDUS 305

(http://www.grei.fr), EA 2120 (EPHE, PSL et Université Sorbonne Nou-
velle). Elle a vécu quatre ans en Inde, en pays tamoul, ce qui lui a donné
une riche expérience de terrain sur les manuscrits et le savoir tradition-
nel, en plus de sa formation académique, d’abord aux États-Unis, son pays
natal, puis en Europe, à Paris, et de ses contacts suivis avec plusieurs cher-
cheurs étrangers, entre autres des universités de Leyde (Leiden, Pays-Bas,
sur un contrat postdoctoral européenMarie Sklodowska-Curie, 2023-2025),
Oxford, Zürich. Elle est parfaitement insérée dans le réseau des chercheurs
qui travaillent sur les textes védiques. Je me concentre ici sur l’analyse de
son premier livre. L’ouvrage se compose de quatre chapitres. Le quatrième
chapitre, de loin le plus long (p. 155-566), constitue en fait la seconde partie
du livre, qui contient l’édition critique proprement dite. Celle-ci est intro-
duite par le troisième chapitre (p. 136-154), qui présente le livre 3 de la
Paippalāda-Saṃhitā (PS) de l’Atharvaveda (AV), les manuscrits qui servent
de base à l’édition, la méthode suivie et des observations d’ensemble, no-
tamment sur la métrique, qui suit les principes de la R̥k-Saṃhitā, ou Saṃ-
hitā du R̥gveda (RV), mais de manière moins rigide (p. 151 sqq.). Aucun des
hymnes de ce livre n’est totalement en prose. La première partie du livre
contient deux chapitres d’introduction générale à l’AV, dont C. S. étudie
deux aspects, l’un religieux et social, l’autre rhétorique et poétique, res-
pectivement : «Magie, violence, marginalité » (p. 15-84), et « Poésie, rituel,
rhétorique » (p. 85-135). Cela constitue une grande originalité par rapport
aux éditions des livres de la PS qui ont paru depuis une vingtaine d’années.
En général, les auteurs se bornent à une introduction technique, du type
de celle qui est donnée ici dans le 3e chapitre. Cet essai pourra servir d’in-
troduction aux études de tout l’AV, parce qu’il discute l’historiographie, les
notions fondamentales, et s’appuie sur de nombreux extraits des textes.

Dans ce premier chapitre, l’autrice déconstruit la notion de «magie »,
qui est souvent employée sans être discutée (p. 18 sqq.), en histoire des
religions et en anthropologie. La Saṃhitā de l’AV et les textes afférents
ont été ajoutés secondairement au corpus du Veda (fondé sur trois collec-

http://www.grei.fr


306 COMPTES RENDUS

tions qui réfèrent à des modes de la parole rituelle, R̥g-, Sāman-, et Yajur-
veda), centré sur les rites dits « solennels » (śrauta-, littéralement « rele-
vant du savoir révélé », lit. « entendu », la śruti-), qui constituait la trayī
vidyā « triple science ». La notion d’efficacité et d’action sur le monde est
en fait commune à ce corpus et à l’AV, ainsi que leur caractère sacré. Les
rites et les textes relevant de ce dernier ont été traités séparément au sein
de la tradition védique elle-même (p. 22 sqq.). Cette tradition fut canoni-
sée plus tard, ce qui est lié à la marginalité et au caractère dangereux du
« savoir » de ses agents (p. 24). De façon paradoxale, ils ont bénéficié d’un
certain prestige auprès des rois et des guerriers (p. 79 sqq.). L’autrice ré-
cuse à juste titre (p. 18-20) les qualifications réductrices de «magique » et
« populaire », qui ont été attribuées libéralement à l’AV et à ses pratiques.
L’AV fut produit aussi au sein de la classe sacerdotale védique, autrement
dit par les brâhmanes. Il est vrai qu’un certain nombre de realia de la vie
quotidienne émergent dans l’AV, alors qu’ils sont absents de la plupart des
hymnes du RV, dont le dessein privilégie l’éloge des dieux majeurs du pan-
théon. Cependant, ces realia apparaissent déjà en partie dans les portions
des hymnes du RV consacrées à la rétribution des poètes et prêtres par les
patrons du sacrifice (strophes de dānastuti, lit. « éloge du don »). L’autrice
souligne la dimension de rituel hostile ou violent, et d’agressivité qui est
audible dans le discours atharvanique. Cette agressivité était inhérente aux
rivalités internes entre prêtres (et entre poètes dans le RV), qui étaient en
compétition pour la faveur des sacrifiants (yajamāna). Tout rite et toute pa-
role sont une « action contre » quelqu’un ou quelque chose. Cette violence
s’est cristallisée dans le lexique employé par les poètes eux-mêmes pour
nommer ces pratiques hostiles et magiques, et pour désigner ces textes,
qui font référence à des agents mythiques (átharvan-, áṅgiras-, yātú-, etc.),
aptes à dominer les puissances démoniaques et/ou divines. L’étude de sé-
mantique lexicale de ces termes (p. 28 sqq.) est particulièrement bienve-
nue. Lamédecine était considérée comme une pratique impure et liminale,
dont le soin échappait au culte solennel, et dont la maîtrise était attribuée



COMPTES RENDUS 307

à Atharvan et à Aṅgiras (p. 57 sqq.), les premiers médecins (bhiṣáj-). Le rôle
des Aṅgiras et des Vrātya, innovateurs et marginaux, déviants à un titre
ou un autre, est mis en évidence (p. 72 sqq.). L’autrice revendique une « ap-
proche structurale » (p. 23-27), et non pas évolutionniste de l’AV. Toute
modalité déviante ou mineure du système rituel, quelle que soit son mi-
lieu d’origine, ne nous est connue que par les prêtres brâhmanes. Parmi les
nombreux points qui nourrissent la réflexion, je relève les observations de
portée comparative (p. 82 sqq.), qui convoquent les pratiques et discours de
«magie » et de « sorcellerie » documentées dans l’antiquité (Grèce, Égypte,
Rome et son empire) et, relativement proche de nous, dans l’Europemédié-
vale. L’originalité de la conception védique tient à la croyance en l’efficacité
de la « formule », poétique et efficace, qui occupe la place d’une puissance
suprême, à laquelle sont soumis les êtres animés et inanimés, les démons
aussi bien que les dieux.

Le 2e chapitre est consacré spécifiquement à la langue des textes athar-
vaniques selon la perspective de l’efficacité de la parole dans la magie. L’au-
trice discute de façon approfondie l’applicabilité aux textes védiques de la
théorie des actes de langage élaborée par le philosophe J. L. Austin (1911-
1960), et résuméepar le titre de sonouvrage le plus célèbre,How to doThings
with Words (1962, issu d’une série de conférences données à l’université
Harvard en 1955), traduit en français par Quand dire, c’est faire (Paris, Seuil,
1970, nouvelle traduction, ibid., 2024). Sous ce titre astucieux, la théorie a
fait florès et est appliquée à toutes sortes de domaines de la culture que
son auteur n’avait pas envisagés. C. S. relève opportunément (p. 95-106)
que l’utilisation de la notion austinienne de « performatif » est souvent
faite sans précautions méthodologiques. De fait, la discussion sur les actes
de langage s’est poursuive après Austin, et constitue un objet plus philoso-
phique que poétique. L’autrice part du discoursmême des prêtres et poètes
sur le pouvoir de la formule efficace, appelée bráhman-, neutre, « formu-
lation », caractérisée par sa profondeur et son caractère souvent énigma-
tique (p. 88 sqq.). Elle explique la notion proprement indienne d’« acte de



308 COMPTES RENDUS

vérité » (satya-kriyā-), exprimé par la parole poétique (p. 97 sqq.). Le terme
satyá-, neutre, « vérité » est la substantivation de l’adjectif signifiant « réel,
réalisable », qui décrit « l’effort rituel dans sa dimension réellement effec-
tive » (p. 103), par l’association de la formule et de l’offrande ou oblation.
Il existe donc un lien prégnant entre la forme du discours et son efficacité
rituelle. Sur ce plan, le discours persuasif, destiné aux divinités de tout ni-
veau et aux participants humains du rituel, est à l’œuvre dans les hymnes
de l’AV et du RV, mais l’AV possède sa stylistique propre, dont C. S. étudie
les caractéristiques (p. 130 sqq.). Cette approche est vérifiée par l’analyse
de l’emploi des formules de l’AV dans le Kauśika-sūtra, solidaire de la re-
cension Śaunaka, le manuel pratique le plus ancien, qui couvre les rites do-
mestiques et magiques, et reflète aussi une tradition médicale antérieure
et différente de celle des textes fondateurs de l’Āyurveda. C. S. se concentre
sur l’emploi par le Kauśika-sūtra du terme mantrokta-, lit. « ce qui est dit
(ukta) dans/par la formule (mantra-) », qui présuppose la compréhension
par les ritualistes du sens linguistique desdites formules (p. 108 sqq.). Une
contribution remarquable de l’autrice est la mise au jour dans le livre 3
de la PS de catégories d’énoncés qui structurent la strophe et l’hymne
(p. 115 sqq.), sept pour les strophes et trois pour les hymnes. Cette typo-
logie est dans la ligne des travaux sur la structure rhétorique des hymnes
du RV, et sur l’unité de chaque hymne, voir en particulier les introductions
de S. W. Jamison et J. P. Brereton (2014) à la traduction complète du RV.

Sur le plan technique et typographique, ce livre est parfaitement pré-
senté. L’autrice s’appuie toujours sur des faits, va droit au but et ne se perd
pas dans le verbiage. Il se termine par une liste d’abréviations et une très
abondante bibliographie, parfaitement à jour (p. 570-616). À la date d’achè-
vement du livre (février 2025), il aurait été possible de citer aussi le troi-
sième tome, il est vrai assez mal diffusé, de la traduction en allemand du
R̥gveda (RV) sous la direction de Michael Witzel et Toshifumi Gotō, cou-
vrant les livres (maṇḍala) 6 et 7 : Rig-Veda. Das heiligeWissen. Sechster und sieb-
ter Liederkreis. Aus dem vedischen Sanskrit übersetzt und herausgegeben



COMPTES RENDUS 309

von Eijirō Dōyama (Buch VI.1-52) and Toshifumi Gotō (Buch VI.53-75 und
Buch VII), Berlin, Verlag der Weltreligionen/Insel Verlag, 2022. Cela n’au-
rait rien changé d’essentiel au contenu des traductions usuelles du RV qui
sont données régulièrement. Je me permets d’ajouter une référence à un
article (« Une nouvelle connexion entre le substrat indo-iranien et le to-
kharien commun », Historische Sprachforschung 116/2, 2003, p. 175-189), où
je discute de la dérivation du nom átharvan-, qui n’a aucun rapport, mal-
gré une ressemblance superficielle, avec le nom iranien du feu (avestique
ātar-), ni avec les prêtresmazdéens du feu, et qui repose sur un nom *áthar-
(< *áthr̥-), référant à une puissance supérieure (et par suite au pouvoir
magique), et emprunté probablement à une langue d’Asie Centrale. Cette
précision ne change rien de fondamental à ce qui est écrit par l’autrice
(p. 25, 62-65), à quoi je souscris entièrement. Le livre s’achève par un in-
dex (p. 617-619) des mots sanskrits discutés en détail au fil de l’édition. Un
nombre significatif d’entre eux sont des hapax legomena, d’autres sont des
expressions verbales (préverbe + verbe) dotées d’un sens particulier, des
lexèmes, des thèmes verbaux et nominaux, qui sont intéressants à divers
titres. J’ajoute que le commentaire des strophes discute pratiquement de
chaque pāda (quart de strophe, ou ligne de vers), afin de justifier le texte
édité (qui diverge éventuellement de celui de Bhattacharya, 1997) et la tra-
duction retenue. Par comparaison, plusieurs éditions disponibles de livres
de la PS se contentent d’un commentaire nettement plus succinct. Je crois
préférable de tout soumettre au jugement du lecteur, comme il est prati-
qué dans les grands commentaires d’œuvres de l’Antiquité classique, par
exemple les épopées d’Homère, les tragédies grecques ou les poèmes la-
tins. Faute de place, je ne discuterai pas davantage dans le présent compte
rendu de points particuliers de l’édition, de la traduction et du commen-
taire.

Les recherches sur l’AV ont commencé au XIXe siècle, pratiquement
en même temps que celles sur le RV, la Saṃhitā majeure et la plus an-
cienne, qui forme la base de tout le Veda. L’originalité du corpus de l’AV



310 COMPTES RENDUS

tient à l’existence de deux traditions manuscrites, ou recensions, la PS
et la Śaunaka- (Śaunakīya-)Saṃhitā (ŚS), qui sont ordonnées de manières
différentes, tout en ayant un grand nombre d’hymnes ou de strophes
en commun. La ŚS constitue en quelque sorte la vulgate de l’AV, éditée
d’abord en 1856 (édition révisée en 1924), et traduite par W. L. Whitney
en 1905. L’existence de la PS fut révélée dès 1875. Elle n’était connue que
par un manuscrit cachemirien en écriture śāradā, calligraphié à l’encre
sur écorce de bouleau, conservé à l’université de Tübingen, publié en fac-
similé en 1901, et désormais numérisé. Le texte en était fortement cor-
rompu et même fréquemment incompréhensible. En 1957, Durgamohan
Bhattacharyya (1899-1966), professeur à Calcutta, annonça la découverte
d’une tradition Paippalāda vivante dans l’état de l’Odisha (Orissa jusqu’en
2011) à l’Est de l’Inde, connue par la récitation des hymnes du recueil par
les brâhmanes de cette tradition, et par desmanuscrits en écriture odia (an-
ciennement oriya), qu’il s’employa à collecter et à publier. Cette nouvelle
a suscité une très grande attention chez les védisants « de pointe », entre
autres Karl Hoffmann et Louis Renou, qui ont tous deux publié des contri-
butions à des passages de la PS en confrontant le manuscrit du Cachemire
et ceux de l’Odiya, dont le texte était nettement plus authentique. Il n’est
pas exagéré de parler d’une révolution dans les études védiques, parce que
la PS contient des textes entièrement originaux et sans correspondants
dans la ŚS. On pouvait penser que la priorité était de publier la PS sur la
base de ces nouveauxmanuscrits. Cela demanda beaucoup de temps. Dipak
Bhattacharya (1940-2023) prit la relève de son père, qui avait édité les deux
premiers livres en 1964 et 1970 (posthume), et publia en 4 volumes (1997,
2008, 2011, 2016) une édition complète des 20 livres (kāṇḍa- « section ») de
la PS en devanāgarī, mais sans traduction, et avec un apparat critique né-
gatif, et donc partiel. Parallèlement, plusieurs védisants ont procuré des
éditions séparées de plusieurs livres, pris un par un, ou par deux : livres
2 (Zehnder, 1999), 5 (Lubotsky, 2002), 6-7 (Griffiths, 2009), 8-9 (Kim, Jeong
Soo, 2014), 13-14 (Lopez, 2010), 15 (Lelli, 2015), 20, hymnes 1-30 (Kubisch,



COMPTES RENDUS 311

2012). Le projet « Atharvaveda Paippalāda », géré par plusieurs collabora-
teurs de l’université de Zürich (https://www.atharvapaippalada.uzh.
ch/en/state0fArt.html), couvre les livres 1, 4, 12 et 19. Entre-temps,
une impulsion décisive fut donnée à partir des années 1980 par Michael
Witzel, qui continua la collecte de manuscrits et l’enregistrement de réci-
tations ; il définit aussi l’histoire et le stemma d’ensemble de la Saṃhitā de
l’AV. La connaissance de la phonologie de la langue odia (or̥iā), issue d’un
prâkrit oriental, est en effet pertinente pour comprendre les particularités
de la récitation et de la notation des manuscrits par les copistes locuteurs
de cette langue. La thèse de doctorat de C. S. s’inscrivait dans une ligne
de recherches cohérente et une mise en commun de l’expertise accumu-
lée au fil des ans. Elle a suivi la méthodologie d’édition critique mise au
point par Arlo Griffiths, pour les livres 6 et 7, ce qui constituait sa propre
thèse, ayant abouti à un ouvrage monumental : The Paippalāda-Saṃhitā of
the Atharvaveda. Kāṇḍas 6 and 7. A new edition with translation and commentary,
Groningen, 2009. Cette méthode consiste à donner un apparat critique po-
sitif, donc toutes les variantes, des manuscrits de l’Odiya et du Cachemire,
et à restituer les divisions métriques. Dans ce domaine, il est toujours pré-
férable d’avoir un « standard » reconnu et de s’y tenir. On peut espérer que
ces efforts séparés finiront par converger, et qu’il sera possible de compo-
ser un jour sur la base de l’édition complète un index verborum de la PS
et une grammaire de l’AV, au même niveau que les instruments de travail
dont on dispose pour le RV depuis plus d’un siècle. Pour son édition, C. S. a
eu accès, grâce à Arlo Griffiths, aux photographies numérisées des manus-
crits d’Odisha (Or), incisés au stylet de fer sur feuilles de palme, à savoir six
manuscrits collationnés par elle-même, qui s’ajoutent aux quatre manus-
crits utilisés par Bhattacharya dans l’apparat critique de sa propre édition
(1997), et au manuscrit du Cachemire (K). Le livre 3 de la PS appartient
au fonds le plus ancien des hymnes atharvaniques. Il contient 40 hymnes
(subdivisés en huit « lectures » [anuvāka] de 5 hymnes), en 278 strophes au
total, dont 90 n’ont pas de parallèle en dehors de la PS. Le titre du livre est

https://www.atharvapaippalada.uzh.ch/en/state0fArt.html
https://www.atharvapaippalada.uzh.ch/en/state0fArt.html


312 COMPTES RENDUS

ṣaḍr̥cakāṇḍa « livre comportant [les hymnes] de six strophes » : aucun n’a
moins de six strophes, mais plusieurs ont été augmentés par des additions
secondaires au stade d’une rédaction ultérieure. Pour le contenu, le livre
offre une anthologie idéale de l’AV où se succèdent sans ordre des incanta-
tions (lat. carmina « charmes ») aux buts divers, des hymnes « spéculatifs »,
commentaires en vers sur les grands rites. Les hymnes « royaux », que les
brâhmanes composaient à destination de la caste royale, sont en nombre
significatif (13, presque un tiers du livre). Selon la tradition, chaque hymne
est doté d’un titre, que l’autrice a formulé de manière parfaitement claire.

L’édition est présentée de façon exemplaire. Chaquehymne est précédé
d’une introduction et d’un résumé de chaque strophe. Le numéro de la
strophe est suivi des passages parallèles, tirés de la ŚS, parfois même de
la PS, et du RV, ainsi que des Saṃhitā du Yajurveda, au moyen de la Vedic
Concordance (1906) publié par Maurice Bloomfield, et des textes électro-
niques disponibles sur le site GRETIL de l’université de Göttingen. Il s’avère
que pour comprendre à fond ces textes, il faut recourir constamment à des
parallèles, en partant des mots individuels, et vérifier toutes leurs occur-
rences. La confrontation ne doit pas se limiter à la ŚS, qui est évidemment
indispensable quand la PS présente une version sensiblement différente.
Comme le note C. S. (p. 137), les correspondances ne sont presque jamais
exactes : divergences de sandhi, d’ordre des mots, de vocabulaire, de syn-
taxe. Quand un parallèle avec la ŚS n’existe pas, autrement dit quand la PS
contient un texte nouveau, il faut pratiquement recourir à l’ensemble de
la littérature védique. Le but était de procurer le texte « original », continu
et compréhensible, purgé des erreurs de transmission depuis la première
rédaction de la Saṃhitā vers 1000 avant notre ère. Après l’apparat critique
sont données deux traductions, en français et en anglais, la langue mater-
nelle de l’autrice, faites d’après l’original sanskrit. Il est recommandé au
lecteur de consulter les deux, parce que les deux langues n’offrent pas les
mêmes connotations des lexèmes, ni lesmêmes tournures. Ces traductions
s’efforcent de suivre l’ordre des mots du sanskrit, et recherchent le maxi-



COMPTES RENDUS 313

mum de précision. Le commentaire suit le texte pas à pas, et envisage un
très grand nombre de faits de phonétique, de morphologie, de syntaxe, de
stylistique, de vocabulaire : une mine d’observations est offerte au lecteur.

Ce livre laisse une forte impression de grande fermeté et de maturité.
Il pourra servir de référence pour des travaux similaires, dont on souhaite
la réalisation prochaine. Sa lecture sera profitable à tous les sanskritistes,
plus spécialement aux védisants, aux philologues, aux linguistes et aux
historiens des religions. Il répond aux attentes multiples et diverses des
chercheurs qui travaillent actuellement sur l’Atharvaveda. On attend avec
beaucoup d’intérêt les futurs travaux de Carmen Spiers. Elle est depuis sep-
tembre 2024 maître de conférences de sanskrit à Aix Marseille Université.





TABLE DES MATIÈRES

Avant-propos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . v
Introduction . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

En quoi consistent les différences entre les trois Mañjūṣā? . . . . 7
Nāgeśa et Kauṇḍabhaṭṭa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12

Texte sanskrit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21
Traduction . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73

L’énergie expressive (śakti) [des mots] . . . . . . . . . . . . . . . 74
La métonymie (lakṣaṇā) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
La suggestion (vyañjanā) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102
L’examen de l’Éclatement [du sens] (sphoṭa) . . . . . . . . . . . . 104
La signification de la racine (dhātu) . . . . . . . . . . . . . . . . . 120
La particule (nipāta) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
Les dix temps et modes (daśalakārāḥ) . . . . . . . . . . . . . . . . 176
Ici commence l’examen des rections (kārakāṇi) . . . . . . . . . . . 204
La signification du nom (atha nāmārthaḥ) . . . . . . . . . . . . . . 230
La signification de la fonction (vr̥tti), notamment du nom composé 239

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 257
Sources . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 257
Études . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265

Summary . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 269
1. Philosophical, general and universal grammar . . . . . . . . . 269
2. Indian Grammatical tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 271
3. Nāgeśa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 276

Comptes rendus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287







Ā Ś

ŪṢĀ


	Avant-propos
	Introduction
	En quoi consistent les différences entre les trois Mañjūṣā?
	Nāgeśa et Kauṇḍabhaṭṭa

	Texte sanskrit
	Traduction
	L’énergie expressive (śakti) [des mots]
	La métonymie (lakṣaṇā)
	La suggestion (vyañjanā)
	L’examen de l’Éclatement [du sens] (sphoṭa)
	La signification de la racine (dhātu)
	La particule (nipāta)
	Les dix temps et modes (daśalakārāḥ)
	Ici commence l’examen des rections (kārakāṇi)
	La signification du nom (atha nāmārthaḥ)
	La signification de la fonction (vr̥tti), notamment du nom composé

	Bibliographie
	Sources
	Études

	Summary
	1. Philosophical, general and universal grammar
	2. Indian Grammatical tradition
	3. Nāgeśa
	“Meaning” in general
	Meaning in its variety and interrelation: expression; the parts of speech 


	Comptes rendus
	Table des matières

